
	 1	

[146] 

DISTINCTIO IX 

Brevis, ac resoluta divisio huius distinctionis, in qua coaeternitatem divinarum personarum 
diligenter Magister inquirit. 

NUNC AD DISTICTIONEM PERSONARUM etc. Postquam magister determinavit de divina 
generatione, in ista parte determinat de generatoris et geniti coaeterna duratione. Et dividitur in 
duas partes: quoniam primo tangit coaeternitatem patris et filii quantum ad modum essendi; 
secundo quantum ad modum praedicandi et significandi ibi, hic quae potest etc. Prima dividitur 
in quattuor partes. Nam primo praemittit divinarum personarum distinctionem; secundo 
annectit patris et filii aequalem durationem; tertio contra hanc veritatem inducit haereticorum 
obiectionem; et quarto refellit obiectionis praesumptionem. Secunda ibi, Genitus est enim etc. 
Tertia ibi, sed contra hoc dicit. Quarta ibi, sed quaeris, inquit. Tunc sequitur illa pars. Hic quaeri 
potest etc. Et dividitur in duas, quia primo praemittit quandam sententiam disputabilem, et 
dubiam. Secundo infert unam conclusionem determinate tenendam ibi, dicamus ergo filium. 
Prima in duas, quia primo ponit dicta doctorum, quae videntur sibi mutuo repugnare. Secundo 
nititur huiusmodi dicta in veritate concordare; secunda ibi, sed ne tanti. Prima in duas, quia 
primo ponit auctoritates affirmantes, quod non semper nascitur filius. Secundo illas, quae dicunt 
quod semper gignitur, seu nascitur filius, ibi: Origenes vero. Hic quaero circa distinctionem 
nonam.  

Quaestio I 

An pater sit prior filio? 

Resolute elicitur ex hoc quaesito, nullam realem prioritatem dari in divinis, neque respectu 
generationis activae et paternitatis, neque respectu eiusdem et processionis, atque activae 
spirationis, unde sequitur tandem nullo pacto patrem in divinis esse priorem filio. 

UTRUM PATER SIT PRIOR FILIO? Et videtur quod sic, quia omne generans est prius genito, 
pater est generans filium, ergo etc. Maior patet, quia agere praesupponit esse, ergo oportet quod 
pater sit antequam generet. Minor patet ex fide. IN CONTRARIUM est magister in littera in 
illa 9. distinctione ubi ait: Genitus est a patre filius, et ideo filius, nec tamen ante pater fuit, 
quam filius. Coaeternae enim sibi sunt tres personae. Hic primo est videndum, utrum generatio 
activa sit prior paternitate? Secundo, utrum huiusmodi generatio sit prior processione? Tertio, 
utrum paternitas sit prior spiratione activa? Et quarto utrum pater sit prior filio? AD QUORUM 
omnium intelligentiam est notandum, quod 7. sunt modi prioritatis, ut patet 5. Metaphysicae. 
Primo modo dicitur aliquid prius secundum tempus, puta prius duratione. Secundo dicitur prius 
secundum locum, sicut ignis est prius, seu prior aere, quia propinquior est primo loco, puta 
circumferentiae caeli. Tertio secundum motum, sicut illud, quod propinquius est primo 
moventi, sic enim puer potest dici prior seipso existente viro, quia minus distat a suo primo 
principio motivo. Quarto, secundum potentiam, sic agens est prius patiente  et universaliter 
movens prius est moto. Quinto, secundum ordinem, sic dux potest dici prior milite, quia est 
propinquior regi. Sexto dicitur aliquid prius cognitione, sic diffinientia sunt priora diffinito. 
Septimo, aliquid est prius altero natura, sic unum est prius duobus, et substantia est prior 
accidente. De primis quinque modis concorditer omnes consentiunt, quod in divinis nec sit 
prius, nec posterius, de sexto tamen et septimo dicta doctorum dissentiunt, ideo quantum ad 
illos duos modos praedictas quattuor clausulas pertractabo. 



	 2	

QUANTUM ERGO AD primum, utrum generatio activa sit prior paternitate? Dico quod inter 
generationem et paternitatem non est aliqua prioritas secundum modum septimum, puta 
naturae, quia, ubi non est distinctio naturae, ibi non potest esse prius natura; sed generatio activa 
et paternitas non sunt disctinta natura, ergo etc. Maior patet, quia qualis est prioritas inter aliqua, 
talis est distinctio inter ea. Minor etiam patet, quia generatio activa et paternitas dicunt eadem 
rem simpliciter indistinctam. 2. Praeterea, si esset inter ea prioritas naturae, aut generatio esset 
prior paternitate, aut econverso. Non primo modo, quia agere praesupponit esse, vel saltem non 
poterit esse prius eo. Sed pater generans in esse personali constituitur ipsa paternitate, ergo 
generatio, quae est sua propria actio, non poterit esse prior paternitate, patrem in esse personali 
constituente. Nec secundo modo, quia paternitas et filiatio sunt simul natura, cum sint opposita 
relativa, ergo respectu cuiuscunque filiatio non potest esse prior, nec paternitas respectu 
eiusdem poterit esse prior, sed filiatio non potest esse prior generatione, ergo nec paternitas 
poterit esse prior ea. SED QUANTUM ad sextum modum prioritatis, puta prius ratione, dico 
quod generatio poterit dici uno modo prior paternitate, et alio modo posterior ea. Quia paternitas 
divina potest dupliciter considerari. Uno modo, ut est relatio. Alio modo, ut est proprietas 
personae constitutiva. Nam paternitas ut est relatio, tunc respicit per se terminum ad quem est, 
sed ut est proprietas, tunc respicit per se suppositum, in quo est, quod enim relatio personam 
divinam constituat, hoc non habet ut relatio est, sed ut divina est, et idem realiter existens cum 
divina essentia, ergo alio modo cognitionis intelligitur paternitas ut relatio est, et alio modo ut 
constitutiva est. Si ergo intelligitur ut relatio est, tunc modo nostro cognoscendi est posterior 
generatione, quia modo nostro cognoscendi relationes dictae modo potentiae ex actionibus 
innascuntur, ut patet 5. Metaphysicae sed paternitas et filiatio sunt relationes modo potentiae, 
ut patet ibidem, ergo etc. Si autem paternitas accipitur ut est constitutiva proprietas suppositi 
generantis, sic modo nostro cognoscendi est prior generatione, quia modo nostro cognoscendi 
actus secundus est posterior actu primo, sed generatio modo nostro cognoscendi etiam in divinis 
se habet ut actus secundus, principium autem constitutivum personae generantis se habet ut 
actus primus, ergo etc. Haec tamen nullam arguunt prioritatem ex natura rei; quia isto modo 
[147] idem potest esse prius seipso, sub alia et alia ratione ad seipsum comparatum, nam 
paternitas considerata ut relatio est prior seipsa considerata ut est personae constitutiva quia 
illud secundum nostrum modum cognoscendi prius rei convenit, quod est intimius sibi, et a quo 
per intellectum minus potest absolvi. Sed per nullum intellectum paternitas potest absolvi a 
ratione relationis, potest tamen absolvi a ratione constitutivae proprietatis, ergo etc. Maior patet. 
Probo minorem, quia nullus intellectus potest rem absolvere ab eo quod directe praedicatur de 
ea in primo modo dicendi per se. Sed relatio praedicatur de paternitate in primo modo dicendi 
per se, et per consequens est de intrinseca sua ratione, seu formali. Sed esse constitutivum 
personae non videtur praedicari per se, nec in primo, nec in secundo modo de ipsa paternitate, 
quia omnis propositio per se debet esse de omni, ut patet I. Posteriorum. Sed illa propositio, 
paternitas constituit personam, non est de omni, cum constituere non conveniat omni paternitati. 
SED FORTE dicetur mihi quod illa dicta destruunt seipsa, quia quicquid est prius priore, etiam 
est prius posteriore, ergo, si paternitas considerata ut relatio est prior seipsa ut proprietas 
constitutiva, et eadem paternitas considerata ut proprietas constitutiva est prior generatione, 
sequitur quod eadem paternitas considerate ut relatio sit prior generatione, cuius oppositum 
tamen expresse ponis. RESPONDEO et dico quod quicquid est prius priore est prius posteriore, 
manendo infra eundem modum comparationis, qui tamen modus si mutatur nihil concluditur, 
quia fallacia accidentis committitur. Sed in proposito modus comparationis mutatur, quia alius 
est modus comparationis, qua paternitas considerata ut relatio comparatur ad seipsam, ut est 
constitutiva, et alius prout paternitas sub hac duplici ratione comparatur ad generationem. Et 
licet nullum simile creatum ad illius summae deitatis mysterium declarandum sufficiat, 
possumus tamen illud aliqualiter exemplo manuducere. Homo enim albus si comparatur ad esse 
rationale et ad esse album, tunc certum est quod prius sibi convenit esse rationale quam esse 



	 3	

album; si tamen idem homo secundum hos duos modos essendi comparatur ad unum modo 
agendi, puta ad disgregare, tunc certum est quod hoc prius convenit homini ut est albus quam 
ut est rationalis, sic etc. Potest etiam dici quod non est inconveniens idem esse prius seipso 
ratione, secundum aliam et aliam comparationem factam per intellectum, ergo etc.  

QUANTUM AD SECUNDUM principale, utrum generatio activa sit prior processione, pono 
conformiter ad praecedentia duas conclusiones. Prima est quod generatio in divinis non est prior 
natura processione Spiritus Sancti. Nam, si esset prior natura, tunc esset dignior et perfectior 
ea. Consequens est falsum, quia emanationum dignitas et perfectio pensanda est ex terminis. Si 
ergo generatio esset perfectior processione, tunc filius, qui est terminus generationis, esset 
perfectior Spiritu Sancto, quod est contra fidem. Consequentia patet 5. Metaphysicae. Dato 
etiam quod ista consequentia aliquando in rebus materialibus patiatur calumniam, tamen in 
separatis a materia, de quibus ad praesens loquimur, simpliciter est vera. Quod autem sit prior 
ratione patet, quia modo nostro intelligendi productio, qua aliquid producitur, semper videtur 
esse prior illa productione, qua tale productum alterum producit. Sed Filius producitur 
generatione et ipse producit Spiritum Sanctum activa processione, ergo generatio videtur esse 
prior processione et maxime apud nostrum intellectum, qui ratione iam dicta simultatem harum 
emanationum nequit comprehendere. SED FORTE dicetur quod generatio divina sive verbi 
productio, cum sit secundum perfectum intelligere, videtur praesupponere actum  amoris et 
complacentiae, quia perfectum intelligere non potest esse sine perfecta voluntatis intentione, 
quae perfecta intentio esse non poterit sine amore et complacentia. Cum ergo Spiritus Sancti 
emanatio sit per actum amoris, videtur quod etiam secundum nostrum modum intelligendi, 
processio Spiritus Sancti non sit posterior divina generatione. Et confirmatur per Beatum 
Augustinum 9. De Trinitate ubi ait: Partum mentis antecedit appetitus. RESPONDENDO: dico 
quod, cum bonum cognitum sit obiectum voluntatis, necesse est cognitionem praecedere ipsum 
amorem; non igitur requiritur actus voluntatis absolute propter cognitionem; sed magis 
econverso, licet requiratur ad continuandam ipsam cognitionem, quia nisi cognitio placeret, 
citius dissolveretur. Item, coniungens praesupponit ea quae coniungit, sed actus amoris 
coniungit ex parte intellectus prolem parenti, ergo modo nostrae cognitionis actus amoris 
praesupponit genitam prolem. Quamvis etiam instantia ista habeat aliquem colorem, quo ad 
nostrum intelligere, quod procedit de imperfecto ad perfectum, et per consequens prima nostra 
notitia non est verbi productiva. In divinis tamen haec instantia modicam habet apparentiam, 
quia notitia Dei patris non progreditur de imperfecto ad perfectum, et ideo per primum suum 
intelligere, quia perfectissimum erat, potuit verbum producere. Auctoritas Augustini 
intelligenda est de nostro intelligere, quod quamvis praecedat appetitum secundum primos 
motus seu secundum suum esse imperfectum, sequitur tamen ipsum quo ad suam 
continuationem perfectam.  

QUANTUM AD TERTIUM principale, utrum paternitas sit prior spiratione activa? Dico quod 
paternitas et spiratio activa, cum in persona patris dicant eandem rem, sicut infra patebit, ubi 
probabitur quod, quamvis dicant duas relationes reales ratione duorum suorum terminorum 
realiter distinctorum, qui sunt Filius et Spiritus Sanctus, non tamen sunt duae res, sed una 
tantum ratione unius immediati fundamenti, quod est persona patris, in qua immediate 
fundantur. Ideo inter paternitatem et spirationem activam non potest esse aliqua realis prioritas, 
quia omnis realis prioritas praesupponit distinctionem realem illius, quod dicitur prius a suo 
posteriori, sed illa non sunt realiter distincta. Est tamen paternitas prior spiratione modo nostrae 
cognitionis, quia quandocunque intellectus concipit aliqua in eodem, unum ut suppositi 
constitutivum et alterum ut non constituens, sed praesupponens suppositum constitutum, illud, 
quod constituit concipit ut prius et non constituens ut posterius, sed paternitas personam patris 
constituit et spiratio ipsam constitutam praesupponit, ergo etc. 



	 4	

SED FORTE dicetur, quod cum nostra cognitio incipiat a magis confusis et universalibus, et 
spiratio sit communior paternitate, cum sit communis patri et filio, videtur quod modo nostrae 
cognitionis debeat dici prior, hac enim ratione essentia modo nostrae cognitionis est prior omni 
personali proprietate, quia omni proprietate essentia videtur esse communior. RESPONDEO 
quod hic dupliciter aequivocatur. Primo, scilicet de cognitione, quia non quaerimus hic quid 
primo cognoscat noster intellectus, et de hoc procedit instantia. Sed quaerimus duobus vel 
pluribus oblatis intellectui, quod talium obiectorum intellectus dicat prius esse aliis. Quamvis 
enim intellectus necessario prius cognoscat creaturam quam Deum, tamen naturali sua 
cognitione dicit Deum esse priorem creatura. Sic dato quod communis spiratio esset prius a 
nobis cognita quam generatio, quia tamen communis notio secundum nostrum modum 
intelligendi videtur quasi adventitia esse personae constitutae per paternitatem, ideo intellectus 
adhuc diceret paternitatem esse priorem spiratione. Secundo aequivocatur de communitate, quia 
illud [148] commune, quod est magis notum, vel prius notum nobis notitia intellectiva, est 
commune per abstractionem, puta illud quod est magis confusum. Sed spiratio activa non est 
magis abstracta quam generatio. Et cum dicitur quod essentia divina intelligitur esse prior 
proprietatibus, quia communior, dico quod illa communitas non est causa huius prioritatis, sed 
praesuppositio naturalis, quam videt intellectus in creaturis, ubi omnis proprietas suum 
fundamentum naturaliter praesupponit, ad quarum creaturarum similitudinem concipit in 
divinis huiusmodi prioritatem, non obstante reali identitate proprietatis cum huiusmodi divino 
fundamento. 

QUANTUM AD QUARTUM principale, utrum pater sit prior filio, dico consimiliter ad tres 
praecedentes conclusiones. Primo, quod nulla inter patrem et filium potest esse realis prioritas, 
quia summe et simpliciter aeterno nihil realiter potest esse prius, sed ut dicitur in symbolo, 
aeternus pater, aeternus filius, aeternus spiritus sanctus. Et ibidem, neque prius, neque posterius, 
neque maius, neque minus, sed totae tres personae coaeternae sibi sunt, et coaequales. Secundo 
dico quod persona patris poterit aliquo modo esse prior ratione respectu personae filii, quia eo 
ipso, quod noster intellectus in omnibus creaturis videt universaliter omne generans esse 
naturaliter prius genito, ergo in divinis inter gignens et genitum huiusmodi prioritatem poterit 
ponere, saltem secundum rationem. SED SIC dicendo habeo contra me duas solemnes 
opiniones, quarum prima negat prioritatem inter patrem et filium, etiam secundum rationem. 
Secunda nititur ostendere aliquam prioritatem esse inter eos praeter prioritatem rationis. 
PRIMAE OPINIONIS doctores arguunt sic. Quae sunt simul naturali intelligentia, unum non 
potest esse prius altero secundum rationem, sed relative opposita sunt huiusmodi, ut patet in 
Praedicamentis. Praeterea, illud, quod est prius altero secundum rationem, potest intelligi sine 
eo, sed pater non potest intelligi sine filio, ergo etc. Maior patet. Probatur minor, quia qui 
intelligit patrem, vel intelligit eum ut ad se, velut est ad aliud. Primo modo esset falsus 
intellectus, quia ut sic pater intelligeretur ut suppositum absolutum. Si secundo modo sic, 
necessario intelligitur filius. HOC IDEM arguit quidam alius doctor sic. Si pater esset prior 
filio, vel hoc esset ratione essentiae, vel ratione relationis, quia non possumus dare plura in 
patre, nisi essentiam et relationem, sed non primo modo, quia essentia est penitus eadem in 
patre et filio. Nec secundo modo, quia relative opposita sunt simul natura et naturali 
intelligentia. SED ILLA non concludunt, quia intellectus distinguens aliqua per comparationem 
ad aliqua distincta, quae tamen in seipsis sunt omnino realiter idem et penitus indistincta, ille 
in quam intellectus potest concipere prius, et posterius inter ea, quae omnimodam habent 
coexigentiam simultatis. Ista patet, quia magis opponuntur distinctum et indistinctum cum sint 
contradictoria, quam prius et posterius, quae videntur esse desperata se secundum istos 
doctores, humanus intellectus distinguit inter divina attributa, quae in seipsis intrinsece omnino 
sunt idem realiter, ergo etc. 2. Praeterea, ubi est dare primum, secundum et tertium, ibi saltem 
secundum rationem est dare prius et posterius. Illa patet, quia secundum est primo propinquius 



	 5	

quam tertium, et per consequens est prius, ut patet 5. Metaphysicae. Sed nos concedimus patrem 
esse primam personam in divinis, cum sit fontana deitas secundum Dionysium, et filium 
secundam personam tanquam a patre immediate productam, et spiritum sanctum tertiam, quasi 
ab utroque procedentem, ergo saltem secundum rationem sine nostro modo cognoscendi, 
poterimus ibi assignare prius et posterius. 3. Praeterea, omne producens secundum rationem 
prius concipitur esse, quam producat, ergo pater praeconcipitur generatione secundum suum 
esse personale, sed generatio secundum nostram rationem est prior filio, quia via secundum 
rationem est prior termino, ergo pater secundum rationem est prior filio, quia secundum 
rationem est prior termino, ergo pater secundum rationem est prior filio, quia quicquid est prius 
priore, est etiam prius posteriore. AD PRIMUM ergo dicendum quod quantumlibet aliqua simul 
intelligantur, tamen si intellectus discernit unum esse productum, et alterum producens, ipse 
poterit producenti tribuere rationem prioris, et product rationem posterioris, non ratione qua 
relativa sunt, sed ratione, qua una persona producens est et altera producta, et maxime, quia in 
omnibus creaturis ex quibus nostri intellectus oritur cognitio, semper productum posterius est 
producente, ergo a simili potest concipere in divinis. Ad secundum nego maiorem, quod 
quantumlibet causa ut causa est, non possit intelligi sine causato vel causabili, intelligitur tamen 
naturaliter causa fore prior causato, ergo etc. Ad tertium nego minorem, quia essentia ut est in 
patre potest concipi sub ratione prioris, et ut est in filio sub ratione posterioris, quia sicut in 
realiter distinctis illud, quod addit super alterum, si additio est realis, tunc realiter est posterius 
eo, sic in non distinctis realiter; illud, quod habet se per modum additionis ad seipsum, ad minus 
secundum rationem est posterius seipso, sed essentia ut est in filio, addit super seipsam, ut est 
in patre esse comunicatum, ergo filius ratione essentiae potest concipi esse posterior patre 
secundum humanam rationem. Etiam nego minorem quantum ad alteram sui partem, quia (sicut 
isti doctores met dicunt, et bene) qualem ordinem realem habent aliqua inter se, ubi differunt 
realiter, talem ordinem rationis habent cum differunt ratione, unde quia videmus quod, ubi 
intellectus et voluntas differunt realiter, intellectus realiter est prior voluntate, ideo in Deo, ubi 
solum differunt ratione, dicimus intellectum rationem esse priorem voluntate. Sed in his, ubi 
proprietas constitutiva suppositi generantis differt realiter a generatione, ipsa talis proprietas est 
realiter prior generatione, ergo in divinis, ubi paternitas, quae est patris constitutiva proprietas, 
differt secundum rationem a generatione, ipsa secundum rationem potest dici prior generatione. 
Sed quod est ratione prius generatione, etiam est ratione prius genito, ergo persona patris etiam 
propter suam proprietatem relativam potest dici prior filio saltem secundum rationem. ALII 
ETIAM, ut praedixi, ponunt prioritatem in divinis,1 quae non est prioritas rationis tantum, sed 
secundum aliquos dicitur prioritas realis secundum quid, secundum alios dicitur prioritas 
naturalis praesuppositionis. De hac tamen praesuppositione ad praesens nihil dicam, quia locum 
habet circa distinctionem 12. Et secundum alios dicitur prioritas originis. PRIMI  DICTUM 
suum declarant sic. Sicut in multitudine simpliciter reali est ordo simpliciter realis, et per 
consequens prius, et posterius simpliciter realia; sic ubi est multitudo realis secundum quid, 
possumus ponere prius, et posterius reale secundum quid; sed ubi aliqua multa differunt 
secundum esse, est multitude simpliciter realis; ubi autem sunt multa non secundum esse, sed 
tantummodo secundum modum essendi sicut in divinis, ibi est multitudo realis non simpliciter; 
sed secundum quid, ergo in divinis propter diversitatem realium modorum essendi erit ibi prius, 
et posterius realiter, quamvis secundum quid. SED ILLUD non intelligo, quia aut ille per modos 
illos reales intelligit modos absolutos, et sic contra eos argui superius distinctione. 8, ergo quo 
ad hoc ad praesens dimitto. Aut intelligit modos relativos et sic dico quod inquantum oppositi 
sunt utique realiter differunt; sed cum hoc realiter simul sunt, nec aliqua realis prioritas poterit 
poni inter huiusmodi relationes. Si autem tales modi sunt desperati, tunc adhuc realiter coaeterni 
sunt ratione coexistentiae, qua coexistent [149] modis directe relative oppositis. Alii, dicentes 

																																																								
1Opinio. 2 Iacobus quaestione 30. De praedicamentis 



	 6	

quod in divinis sit prius et posterius originis, seu secundum originem naturalem, probant hoc 
primo auctoritate Augustini in libro De triplici habitaculo, ubi sic dicit: Cum iusti fuerint in 
patria, videbunt quid interest inter generationem et processionem, et videbunt quod pater 
praecedit filium, non natura, sed origine. 2. Item, Richardus 6. De Trinitate loquens de priori et 
posteriori in divinis sic ait: Prius et posterius in hoc loco intelligi volumus, non temporis 
successione, sed ordine naturae. 3. Praeterea, I. Posteriorum dicitur: Primum est quod sic se 
habet, quod alteri convenit aliquid per ipsum, et sibi non per alterum. Sed filio et Spiritui Sancto 
convenit esse per patrem et patri non per eos, ergo etc. 4. Praeterea, pater est principium filii, 
ut patet per Augustinum 5. De Trinitate, sed ut dicitur I. Posteriorum, primum et principium 
idem sunt, ergo pater est prior filio. 5. Praeterea, posset gratia disputationis argui quod pater 
esset prior filio duratione, quia, sicut se habet corruptio ad desinere esse, ita generatio ad 
incipere esse; sed omne corruptum definit esse, ergo omne generatum incipit esse, quod autem 
incipit esse non est aeternum, ergo filius non est aeternus. 6. Praeterea, quandocunque aliqua 
sunt idem, si unum habet principium, et reliquum; sed esse filii in divinis et duratio sua sunt 
idem, cum ergo filius habeat principium sui esse, etiam habebit principium suae durationis. 
Omne autem, quod habet principium durationis, est temporale. 7. Praeterea, ubicunque est 
numerus, ibi est prius et posterius; in divinis est numerus, cum ibi sit ternarius. 8. Praeterea, 
proprium naturaliter est posterius eo, cuius est proprium; sed in Deo est proprium, puta 
proprietas personalis et illud, cuius est proprium, puta persona, etiam est ibi proprietas 
essentialis et essentia. 9. Praeterea, ut patet in Praedicamentis, unus modus prioritatis est quando 
aliqua convertuntur secundum existendi consequentiam et tamen unum est causa alterius; sed 
pater et filius etc. 10. Praeterea, quicquid est primo propinquius, hoc est realiter prius; sed filius 
est immediatior patri, quia spiritus sanctus procedit a patre mediante filio, ideo etc. SED ISTUD 
non valet, quia prius origine non ponit numerum cum priori natura et cum priori secundum 
cognitionem sive rationem, quia quandocunque aliquid originatur ab aliquo, vel distinguitur et 
numeratur natura in producente et producto et tunc prius origine est idem, quod prius natura, 
vel sic producitur, quod tamen manet in eadem natura cum producente et capit idem esse cum 
eo, tunc prius origine non est aliud quam prius ratione. Et per hoc ad auctoritatem Augustini 
patet, quia filius in divinis sic producitur, quod tamen manet in eadem natura cum patre et capit 
idem esse cum eo. Ad secundum dicendum quod quamvis in divinis sit ordo naturae, quia filius 
habet naturam a patre, et non pater a filio, tamen ille ordo non est in diversitate naturae, sed 
fundatur super eadem natura et super eodem esse, et ideo quamvis filius sit a patre, quia tamen 
idem esse divinum capit cum patre, ideo non est posterior patre, nisi secundum quod intellectus 
concipit patrem et filium in comparatione eorum, in quibus productum taliter originatur a 
producente, quod etiam ab eo numerata natura distinguitur et est simile de ista priori et 
posteriori, sicut superius dictum est de attributorum distinctione. Ad tertium dicendum, 
quamvis filius accipiat esse a patre, accipit tamen idem esse, ergo non est posterior eo nisi 
conceptu rationis. Ad quartum dicendum quod primum principium et causa idem sunt in rebus 
creatis, quia in creatis causa, sive principium est illud, ad cuius esse sequitur aliud et ideo in 
talibus potest esse primum et prius et posterius; non autem in divinis, quia filius non est aliud a 
patre, sed est idem patri in esse et in natura, et ideo est sibi totaliter coaeternus. Sicut enim idem 
non potest esse prius seipso, nisi secundum rationem, sic nec pater filio propter identitatem 
naturae et propter oppositarum relationum simultatem et mutuam coexigentiam. Ad quintum 
dicendum quod non est simile de generatione et corruptione, nisi loquendo de illa generatione, 
qua genitum accipit naturam, et esse distincta realiter a natura et esse generantis. Etiam potest 
dici quod quamvis res genita per generationem accipit esse, quod tamen incipiat esse per 
accidens est, quia hoc per se non convenit ei ratione generationis, sed ratione annexae 
privationis cum suo principio materiali, propter quam suum non esse praecessit suum esse. Ad 
sextum dicendum quod sicut filius taliter habet principium sui esse, quod tamen accipit idem 
esse quod est sui principii esse, sic habet principium suae durationis, quod accipit eandem 



	 7	

durationem realiter et complete, quae est sui principii duratio, puta divinam aeternitatem. Ad 
formam argumenti dicendum quod ibi aequivocatur de principio durationis, quia in praemissis 
accipitur principium, quod est durationis communicativum. Sed in ultima illatione, cum dicitur 
quod habet principium durationis est temporale, ibi accipitur principium, quod est durationis 
limitativum, quod est limes et terminus durationis, quo formaliter et intrinsece quandoque 
caepit esse duratio. Et isto secundo modo nulla divina persona habet principium durationis, cum 
omnes tres personae habeant unam durationem, quae est simplex aeternitas, quae dicitur ab. 
Eustratio quod est extra, et termino, quasi extra terminos omnino carens limite, et ex parte ante, 
et ex parte post. Primo tamen modo filius habet principium durationis suae, quia sicut in illa 
ineffabili generatione pater communicat filio suam deitatem, sic etiam communicat ei suam 
aeternitatem. Ad septimum dicendum quod sicut in divinis est sapientia et magnitudo, non 
tamen quantitas vel qualitas, sic in divinis potest esse ternarius, non tamen est ibi numerus 
proprie dictus. Ad octavum, dicendum, quod maior non est vera, nisi in his, ubi proprium est 
realiter alterius naturae ab eo, cuius est proprium. Ad nonum dicendum quod pater non debet 
dici causa filii, quia causa est ad cuius esse sequitur aliud; filius autem quamvis possit dici alius 
a patre, non tamen dicitur aliud. Ad decimum dicendum quod pater dicitur producere spiritum 
sanctum mediante filio, non quod pater non immediate producat spiritum sanctum, sed hoc 
dicitur pro tanto, quia filius virtutem spirativam habet a patre. AD ARGUMENTUM principale 
nego maiorem in his, ubi generans et genitum solum distinguuntur relative et penitus in nullo 
absoluto sunt distincta. Ad probationem dico, quod in relativis esse relativum innascitur, vel 
resultat ex ipso agere, ergo in his, quae sola relatione distinguuntur, esse non potest praecedere 
ipsum agere, quamvis sit ei coaeternum. 

	


