
	 1	

DISTINCTIO VII 

Apta, et distincta divisio Secundae particulae principalis, tractatus de divina generatione ac 
praesentis distinctionis generalis subdivisio, in qua quidem de potentia generandi sermo 
inchoatur. 

HIC SOLET QUAERI etc. Postquam magister determinavit de divina generatione quantum ad 
modum generandi, in parte ista determinat de ea, quantum ad potentiam generandi. Et dividitur 
in duas partes, quia primo de potentia generandi magister movet quaedam dubia. Secundo quia 
huiusmodi potentia est ipsa divina natura, ideo consequenter magister tractat de quibusdam 
conditionibus et proprietatibus divinae naturae, ibi, nunc de veritate sive proprietate. Prima in 
duas, secundum quod de potentia generandi movet duas quaestiones. Nam primo inquirit, an 
potentia generandi conveniat Patri? Secundo, utrum talis potentia reperiatur in Filio? Secunda 
ibi, item quaeritur a quibusdam. Prima in tres, quia primo movet illam quaestionem. Secundo 
ponit suam determinationem. Et tertio ex dictis Augustini inducit quandam cavillationem. 
Secunda ibi, cui versutiae; tertia ibi, ‘Sed vehementer’ etc. Et haec dividitur in tres partes; quia 
primo ponit quoddam dictum Augustini quod praedictis videtur esse contrarium. Secundo 
ostendit quomodo quidam negant illud dictum Augustini. Et tertio declarat qualiter sit 
intelligendum. Secunda ibi, hoc autem non videtur, tertia ibi. Potest ergo sic intelligi. Sequitur 
illa pars, item quaeritur etc. Et dividitur in duas: quia primo magister movet quaestionem et 
respondet ad eam. Secundo suam responsionem explanat, ibi. Ita etiam cum dicitur etc. Haec 
est sententia magistri in generali. Quia in ista septima distinctione tractatur de potentia 
generandi, igitur quaero istam quaestionem. 

Quaestio I 

An potentia generandi in divinis notionaliter accipiatur? 

Et si potentia generandi in divinis de suo principali significato rem ferme absolutam significet, 
eam tamen de suo consignificato respectum implicare, sive includere non inconvenit: quo fit, 
ut huiusmodi potentia absque huiusmodi respectu in actum non progrediatur; unde potentia 
generandi si alii generandi accipiatur, ut gerundivum verbi activi in solo Patre, si verbi passivi, 
in solo Filio; si impersonalis, in omnibus personis divinis reperitur. 

UTRUM POTENTIA generandi in divinis dicatur notionaliter sive relative? Et videtur, quod 
sic; quia principium distinguitur a principiato, cum nihil possit seipsum producere vel 
principiare. Cum igitur distinctio in divinis solum fiat penes notionalia, sive relativa, oportet, 
quod potentia generandi, quae est idem, quod principium generandi, sit ad aliquid, sive quid 
notionale. IN CONTRARIUM est magister in littera, qui potentiam generandi dicit esse 
divinam essentiam, ergo etc. Hic sunt quattuor videnda. Primo de eo, quod quaeritur. Secundo, 
utrum potentia generandi vere et realiter sit in Filio? Tertio, dato, quod sit in Filio, utrum ex 
hoc Filius possit exire in actum generationis? Et quarto, utrum sit eadem potentia, qua Pater 
gignit, et Filius gignitur? 

QUANTUM ad primum, utrum potentia generandi in divinis dicatur notionaliter? Sic 
procedam. Primo ostendam, quod potentia generandi in divinis non potest esse relatio. Secundo, 
quod potentia generandi, quo ad suum principale significatum dicit simpliciter rem absolutam. 
Tertio, quod de suo consignificato, sive connotato necessario implicat, sive includit respectum. 
Et quarto ducam aliquorum doctorum dicta in contrarium et respondebo ad ea. Dico igitur 
primo, quod potentia generandi in divinis non potest esse relatio; quia illud, quod nec potest 



	 2	

esse terminus, nec principium actionis, non potest esse potentia generandi; sed relatio est 
huiusmodi, ut patet 5. Physicorum ergo etc. Maior patet, quia potentia generandi necessario est 
principium actionis, vel immediatum, vel saltem principale, quorum neutrum relationi poterit 
convenire. 2. Praeterea, si paternitas esse principium, sive potentia generandi, aut generatio talis 
esset univoca, aut aequivoca; si univoca, tunc Pater necessario generaret Patrem; quia in 
generatione univoca gignens et genitum conveniunt in principio productivo; unde si Socrateitas 
esset principium generandi ipsi Socrati, nunquam Socrates posset generare, nisi Socratem, 
maxime si sua generatio deberet esse univoca. Sicut enim Socrates non potest generare, nisi 
hominem, dato quod humanitas sit sibi principium generandi, sic etc. Si autem talis generatio 
esset aequivoca, tunc pater esset nobilior et dignior filio: quia in omni generatione aequivoca, 
in qua gignens est totale principium geniti, semper gignens est nobilius genito. 3. Praeterea, si 
paternitas esset in patre principium generandi, tunc formalis terminus generationis genito a 
generante communicatus excederet perfectione et dignitate ipsum principium generandi, 
consequens est falsum, ergo et antecedens; falsitas consequentis apparet: quia quicquid genito 
per generationem communicatur, hoc totum vel formaliter, vel virtualiter continetur in principio 
productivo, sive in potentia generativa, qua generans generat. Sed quod formaliter vel virtualiter 
in aliquo continetur, non est perfectius eo; consequentia apparet immediate: quia essentia divina 
per generationem filio communicatur, quae secundum suam formalem rationem est perfectionis 
infinitae, quod de paternitate dicere non possumus, cum secundum suam formalem rationem, 
vel sit perfectionis finitae, ut aliqui dicunt, vel ad minus non est perfectionis infinitae ut alii 
dicunt. 4. Praeterea id, quod non potest dare virtutem essendi simpliciter, non potest etiam dare 
virtutem agendi simpliciter; quia agere praesupponit esse; sed relatio non potest dare virtutem 
essendi simpliciter; cum non habeat esse, sed ad esse nec sit aliquid, sed ad aliquid. 5. Praeterea, 
si potentia generandi esset ipsa paternitas, tunc filius Dei non esset omnipotens, consequens est 
haereticum; quia in simbolo catholicae fidei dicitur, Omnipotens Pater, omnipotens Filius, 
omnipotens Spiritus Sanctus; probo consequentiam: quia ille non est omnipotens, cui deficit 
aliqua potentia; sed paternitas non potest communicari filio, ergo filius non potest habere 
omnem potentiam. 6. Praeterea, si paternitas esset in patre potentia generandi, paternitas esset 
perfectior filiatione, consequens est falsum; quia tunc filius esset imperfectior patre; nam 
quandocunque duo supposita sic se habent, quod principium constitutivum unius est nobilius et 
perfectius principio constitutivo alterius, illud est nobilius et perfectius, quod [133] nobiliori 
modo constituitur; sed pater constituitur in esse suppositali paternitate et filius filiatione, ergo 
si paternitas esset perfectior filiatione, filius esset imperfectior patre; consequentiam probo 
dupliciter. Primo: quia quandocunque illud, quo generans generat, non est forma eiusdem 
speciei cum forma geniti, tunc necessario est perfectior ea; quia continet eam virtualiter; sed 
paternitas et filiatio non sunt formae eiusdem speciei, plus enim differt paternitas et filiatio, 
quam paternitas et paternitas; sed duae paternitates differunt numero, ergo paternitas et filiatio 
differunt specie. Secundo, quia quandocunque duae formae sic se habent quod una dat suo 
supposito, quod agat, et altera non dans, est nobilior non dante; sed secundum te, qui dicis 
paternitatem esse principium generandi; paternitas dat suo supposito agere ad intra secundum 
nobilissimam operationem; sed filiatio hoc filio dare non potest, ergo etc. 

SECUNDO dico, quod potentia generandi  in divinis,, quantum ad suum principale 
significatum, dicit rem simpliciter absolutam scilicet divinam essentiam. Quia in omni 
generatione univoca, illud est principium generandi, in quo genitum assimilatur generanti; sed 
hoc in patre est divina essentia, ergo etc. Maior patet; quia cum in generatione univoca generans 
et genitum sint eiusdem naturae, oportet, quod terminus productionis assimiletur principio 
productivo. FORTE DICES, quod illa generatio non sit univoca. 2. Item dices, sicut aliqui 
dixerunt, quod in essentia non est in divinis assimilatio, sed identitas.  



	 3	

AD PRIMUM respondeo, quod sic dicendo tu tollis omnem aequalitatem inter gignens et 
genitum, seu inter patrem et filium; quia generatio aequivoca non requirit aequalitatem inter 
gignens et genitum, nec in perfectione nec in quacunque alia conditione ad dignitatem et 
nobilitatem spectante. Ad secundum dico, quod ut dicitur in Praedicamentis, secunda substantia 
non est hoc aliquid; sed quale quid, ideo quae conveniunt in substantia secunda dicuntur similia; 
quia proprium est qualitatis secundum eam simile vel dissimile dici. Sed essentia divina sic se 
habet, quod ipsa vere est hoc, et hoc aliquid et in hoc convenit cum primis substantiis et tamen 
habet quandam similitudinem cum secundis substantiis, eo quod sit reperibilis in pluribus; ideo 
ratione primae conditionis, qua convenit cum primis substantiis, supposita divina dicuntur 
secundum eam idem, ratione vero secundae conditionis, qua convenit cum secundis, substantiis, 
possunt dici similia; et quia, ut reperitur in generante et genito, qui necessario differunt, ipsa 
habet modum secundae subtantiae, ergo gignens et genitum secundum eam possunt dici similia. 
2. Praeterea, in omni productione substantiali principium productivum est substantia; sed filii 
Dei generatio, cum non sit accidentalis oportet, quod sit productio substantialis. 3. Praeterea, in 
omni productione, ubi natura producentis communicatur producto, ibi natura in producente est 
ratio productionis; sed in filii Dei generatione natura producentis communicatur producto, alias 
filius non esset Deus; sed esset creatura producta in aliena substantia; maior patet per 
inductionem in singulis talibus productionibus. 4. Praeterea, illud, quod est patri perfecta ratio 
intelligendi, illud est perfectum principium verbum producendi; sed essentia est sibi perfecta 
ratio omnia intelligendi, ergo etc. Maior patet; quia verbum producitur cum obiectum perfecte 
intelligitur; minor etiam est nota: quia per nihil aliud quam per suam essentiam pater perfecte 
intelligit. 5. Praeterea, si in divinis esset distinctio naturae secundum numerum et unitas 
secundum speciem, ratio producendi attribueretur naturae et non relationi, sicut nunc apparet 
in creaturis; sed indistinctio, sive unitas naturae non tollit aliquam perfectionem a natura, ergo 
et nunc ratio producendi sibi debet attribui. 6. Praeterea, non est minoris dignitatis et 
perfectionis continentia productiva divinae personae, quam continentia creativa cuiuscunque 
creaturae: sed secunda continentia convenit divino supposito ratione essentiae et non ratione 
relationis, ergo etc. prima sibi convenit ratione essentiae. 7 Praeterea, Augustinus dicit 15. De 
Trinitate1 filium Dei esse natura genitum. 8 Item, Damascenus I libro2 loquens de generatione 
divina ait, quod generatio est sine initio, et aeterna naturae opus existens. 9 Item Richardus 6. 
De Trinitate3 ait. Naturale est innascibili de se producentem habere. Et ait, Processio prolis a 
parente in Deo est secundum principalem procedendi originem et secundum naturae 
operationem. Cum igitur generatio non possit convenire naturae, tanquam generanti, ut fuit 
superius declaratum distinctione 5 oportet, quod per huiusmodi auctoritates intelligatur sibi 
convenire, tanquam principio productivo, ergo etc.  

TERTIO DICO, quod quamvis potentia generandi in divinis quantum ad suum principale 
significatum, dicat divinam essentiam; quantum tamen ad suum consignificatum connotat 
respectum, seu paternitatem, sine quo respectu nullatenus progreditur in actum generationis. 
Ad cuius evidentiam est advertendum, quod sicut in creaturis aliqua sunt entia, quae 
philosophus 7. Metaphysicae appellat accidentia copulata, quae illius conditionis esse videntur, 
quod quamvis secundum eorum principale significatum significent rem unius praedicamenti; 
connotant tamen rem alterius praedicamenti, a cuius exigentia et connotatione fortiuntur 
quosdam modos, a quibus si absolvuntur, etiam a sua entitate specifica transmutantur, verbi 
gratia, Pulchritudo, cum sit quidam habitus, est de prima specie qualitatis et per consequens 
secundum suum principale significatum est entitas absoluta; concernit tamen quendam modum 
ex connotatione respectus congruentiae, a quo si absolvitur, mutabitur in oppositam qualitatem, 
																																																								
1Cap. 20 tom.3 
2Cap. 8 
3Cap. 1 



	 4	

dato etiam per possibile, vel impossibile, quod absolutum connotans illum respectum remaneat 
secundum totam suam entitatem. Dato enim, quod eadem numero albedo, quae est in dente 
pulchritudo, secundum totam suam absoluta entitatem per potentiam Dei transferatur in oculum, 
ipsa eadem numero erit in oculo turpitudo propter solam carentiam respectus congruentiae, cui 
in dente fuit coniuncta et a quo in oculo erit disiuncta. Et eodem modo scientia connotat 
respectum ad scibile, quamvis ipsa sit in prima specie qualitatis, qui quidem respectus si per 
quancunque potentiam auferretur a scientia, manente etiam toto, etiam absoluto quod dicit 
scientia, tale absolutum non esset scientia: quia anima habens illam qualitatem absolutam, nihil 
sciret, quia nullum respectum ad scibile haberet. Est etiam ulterius sciendum, quod tale accidens 
copulatum, quantum ad suum proprium significatum, non debet sumi in sensu copulativo, puta, 
quod dicat absolutum et respectum; quia tunc esset ens per accidens et per consequens nec esset, 
ens determinati generis, nec speciei; ut patet 4. Metaphysicae sed dicit absolutum sub respectu. 
Scientia enim, non dicit qualitatem et relationem; sed dicit qualitatem sub relatione, et ideo, 
non obstante illa connotatione, qua cernit respectum ad scibile; ipsa tamen simpliciter loquendo 
dicitur qualitas absoluta. Sic potentia generativa simpliciter et principaliter dicit divinam 
essentiam, quamvis connotet respectum ad genitum, puta paternam proprietatem, qua 
connotatione non obstante, simpliciter loquendo, potentia generandi, debet dici essentia divina, 
sive res absoluta, et non relatio, nec debet dici essentia et relatio; sed magis essentia sub 
relatione. Est etiam notandum quod licet quantum ad praesens propositum spectat, aliquo modo 
simile sit de illis accidentibus copulatis et potentia generandi in divinis; quia tamen nulla 
similitudo currit per omnes pedes, et singulariter ubi similitudo de creaturis transfertus ad 
divina, igitur sciendum, quod in hoc [134] est dissimile inter praedicta; quia huiusmodi 
accidentia concernunt tales respectus, et quantum ad suum esse, et quantum ad suum agere, si 
ipsis convenit agere, ita quod sint ratio alicuius actionis, Sublato enim respectu scientiae ad 
scibile, nec manet scientia quantum ad esse scientiae, nec quantum ad scire; quia ut superius 
dixi, dato quod absoluta illa qualitas sine respectu in aliquo remaneret, ille tamen per huiusmodi 
qualitatem nihil sciret; sed essentia divina inquantum dicitur potentia generandi concernit 
supradictum respectum, non quantum ad esse potentiae; sed quantum ad agere secundum eam: 
et ideo non repugnat, quando potentia generandi possit esse in aliquo, cui tamen repugnat 
generare propter carentiam huiusmodi respectus connotati. 

SED CONTRARIUM PRIMAE conclusionis aliqui doctores tenentes arguunt sic. 
Quandocunque aliquis actus inest alicui supposito et alteri repugnant, oportet, quod talis actus 
insit secundum talem rationem, per quam unum suppositum differt ab alio. Unde philosophus 
I. Ethicorum volens probare quod beatitudo in homine non sit operatio sensitivae virtutis, arguit 
sic. Beatitudo inest homini, et non bruto, ergo inest homini secundum id, per quod differt a 
bruto; hoc autem non est sensus, sed intellectus; sed generare convenit patri, et non filio, ergo 
convenit sibi secundum principium relativum, per quod differt a filio. 2. Praeterea, ex 
imperfectione provenit, quod aliqua forma dat actum primum, et non dat actum secundum; sed 
paternitas dat supposito patris actum primum, scilicet esse personale, ergo etiam sibi dabit 
actum secundum, puta generare. Maior patet; quia valde esset imperfectus calor, qui sic daret 
esse calidum, quod tamen non posset calefacere. Minor patebit inferius, ubi probabitur et quod 
paternitas constituit personam patris. 3. Praeterea, sicut actus communis requirit principium 
commune, sic actus proprius principium proprium; sed generare est actus proprius paterni 
suppositi, ergo erit a paternitate, quae est propria forma patris. 4. Praeterea, sicut se habet pater 
ad creare inquantum Deus, sic se habet ad generare inquantum pater: quia sicut creare est 
proprium Dei et convenit soli Deo; sic generare in divinis convenit soli patri; sed pater creat 
deitate, ergo generat paternitate. 5. Praeterea, producentis et formae, qua producit, eadem est 
relatio ad productum, ut ait Aristoteles 5. Metaphysicae sed hoc possumus salvare in 
generatione divina, ponendo paternitatem esse formam, qua pater generat, et non ponendo 



	 5	

essentiam: quia essentia non refertur ad filium et ergo etc. 6. Praeterea, omnis actio debet habere 
conformitatem ad suum proprium principium; sed generare divinum est quid relativum, ergo 
suum proprium principium debet esse relatio. 7. Praeterea, actiones diversarum rationum 
requirunt distincta principia secundum rationem, sed generare et spirare sunt actiones ratione 
differentes, ergo eorum propria principia erunt paternitas et spiratio activa, et non essentia 
divina: quae est unius rationis ubicunque invenitur. 8. Praeterea, unumquodque agens agit eo, 
quo formaliter est; sed suppositum generans in divinis formaliter est paternitate. 9. Praeterea, 
si aliqua causa subesset, quare negaretur, paternitas esse principium generandi in divinis, hoc 
maxime esset pro tanto: quia videmus, quod in creaturis relatio non potest esse principium 
actionis; sed illa causa est insufficiens; quia sicut se habet agens absolutum ad principium 
absolutum, quo elicit actionem absolutam, per quam actionem absolutam ponit in esse 
productum absolutum; sic se debet habere producens relativum ad principium producendi 
relativum, quo elicit actionem relativam, et producit suppositum relativum; sed in divinis 
generans, generatio et genitum, omnia sunt relative, ergo etc. principium generandi erit 
relativum. Et confirmatur, quia si illa causa negationis esset sufficiens, pari ratione deberes 
negare relationem in divinis esse constitutivam suppositi: quia nec hoc in creaturis poterimus 
invenire. 10. Praeterea, Beatus Augustinus in De fide ad Petrum ait, quod generare est opus 
paternae proprietatis.  

SED CONTRA SECUNDUM conclusionem sunt quidam dicentes, quod essentia absolute 
sumpta non potest esse principium generandi. Et addunt, quod sicut essentia divina est 
principium huiusmodi actus, qui est sapere inquantum est sapientia, sive ut inducit rationem 
sapientiae, et est principium actus volendi, ut est ipsa voluntas et sic de aliis; sic est principium, 
sine potentia generandi, ut induit rationem paternitatis, sive ut est ipsa paternitas. Rationes 
illorum non inveni, posset tamen iste modus dicendi probari sic. 1. Tale debet esse principium 
productivum in omni productione reali, ut ratione sui non solum productum producenti 
assimiletur, sed etiam ab eo realiter distinguitur; nam oppositum distinctionis producentis a 
producto magis repugnant productioni, quam oppositum assimilationis, cum simpliciter sit 
impossibile idem a seipso produci; saepius autem producens et productum dissimilia esse 
contingit, ut apparet in aliquibus monstruosis productionibus, in quibus parva, aut nulla apparet 
assimilatio, realis ramen distinctio; sed essentia, ut absoluta est causa assimilationis, essentia ut 
est paternitas est nota et causa distinctionis, ergo etc. 2. Praeterea, tanti ambitus debet esse actus 
generationis, quanti ambitus est suum proprium principium productivum; sed essentia absolute 
sumpta est maioris ambitus, quam generatio; quia est in filio et Spiritu Sancto, qui generare non 
possunt. 3. Praeterea, idem manens idem semper facit idem, ut dicitur 2. De generatione, sic 
unum manens unum, tantum producit unum. Si ergo essentia absolute sumpta esset principium 
producendi divinam personam, cum ipsa semper sit una, et eadem non posset in divinis produci 
nisi una persona.  

CONTRA TERTIAM conclusionem sunt quidam, qui dicunt hanc copulativam, scilicet quod 
potentia generandi in divinis dicit essentiam, et relationem in divinis, cum enim, ut dicunt, per 
divinam generationem aliquid communicetur, quod tamen non producitur, puta essentia divina 
cum omnibus attributis et ceteris essentialibus aliquid vero producitur, puta proprietas filii, 
oportet principium generationis taliter assignari, quod aliquid ex parte principii correspondeat 
ei, quod genito per generationem communicatur, et aliquid ei, quod in ipso genito producitur, 
quod probant sic. 

 1 In generante et genito principium et terminus sibi invicem correspondet; sed in genito 
aliud est, quo productio terminatur, scilicet ipsa filiatio, et aliud quo communicatio terminatur, 
puta natura divina, ergo proportionabiliter in producente paternitas erit principium productionis, 



	 6	

et essentia principium communicationis. 2. Praeterea, emanationes divinae in talia principia 
debent reduci, quibus positis immediate apparet status divinarum emanationum; sed modo 
praedicto apparent statim duae emanationes et non plures; una scilicet, cuius principium erit 
paternitas, et alia, cuius principium erit spiratio activa; sed si sola essentia esset principium, qua 
ratione una existens non esset principium unius emanationis tantum, sed duarum; eadem ratione 
posset esse principium plurium emanationum, vel infinitarum. Et addunt isti, quod quia 
generatio formalius respicit productionem, quam communicationem, igitur relatio, quae habet 
rationem principii productivi, magis habet rationem potentiae generandi, quam ipsa essentia, 
quae habet rationem principii communicativi.  

SED LICET illi duo modi, qui primis duabus conclusionibus contradicunt deficiant, ut apparuit 
superius rationibus introductis. Ille tamen tertius modus magis videtur esse defectuosus; quia 
quicquid defectuositatis apparet in aliis, hoc implicat ille cum additione proprii defectus. 1. 
Deficit enim primo; quia esse principium producendi in divinis dicit perfectionem, sed 
secundum istos relatio nullam dicit perfectionem, ergo relatio non poterit esse principium 
producendi in divinis. 2. Praeterea, propter quod unumquodque tale, et [135] ipsum magis; sed 
tu in illa eadem distinctione dicis, quod respectus habet a divina essentia, quod possit esse 
principium productionis, ergo non debebas rationem principii productivi excludere ab essentia; 
sed sibi principaliter debebas tribuere. 3. Praeterea, in productione non univoca principium 
productionis nobilius et perfectius est termino formali ipsius productionis, maxime si talis 
terminus est productus; cum ergo secundum te formalis terminus productionis paternae sit 
filiatio, et est terminus productus, et etiam secundum te talis productio non est univoca, ergo 
paternitas, quae secundum te est principium talis productionis, erit perfectior filiatione, quod 
contradicit aliis dictis tuis. 4. Praeterea, in nullo genere oppositionis unum oppositorum est per 
se, et immediate principium alterius; sed filiatio et paternitas sunt opposita, ergo etc.  

AD PRIMUM igitur dictum contra primam conclusionem dicendum ad maiorem, quod si per 
rationem intelligis potentiam generandi, tunc non oportet, quod talis actus insit supposito 
generanti secundum illam rationem, per quam differt a producto; sed sufficit, quod illa ratio 
connotet aliquid in producente, per quod producens distinguitur a producto. Alias sic invenitur. 
AD PRIMUM dicendum, quod maior non est universaliter vera; quia si illa supposita se habent 
ut producens et productum, tunc non est necesse, quod talis actus insit supposito generanti 
secundum illam rationem, per quam differt a producto; sed sufficit, quod illa ratio connotet 
aliquid in producente, per quod producens distinguitur a producto. Ad secundum dicendum, 
quod vel per actum primum intelligis esse hypostaticum et incommunicabile, vel esse subsistens 
et naturale; si primo modo, tunc maior est falsa; quia filiatio non minus talem actum dat filio, 
quam paternitas patri, et tamen non dat filio actum secundum, de quo loqueris, cum tamen 
filiatio non sit minus perfecta, quam paternitas. Isto modo etiam in creaturis maior est falsa; 
quia si principium individuale esset principium productivum, tunc individuum produceret 
seipsum, Socrates enim per Socrateitatem non produceret nisi Socratem, et sic de aliis 
individuis. Si secundo modo, tunc minor est falsa; quia paternitas non dat patri esse subsistens 
et naturale; quia tale esse habet per suam deitatem. Ad tertium dicendum, quod non oportet 
actum proprium habere proprium principium, sed sufficit, quod habeat commune appropriatum 
per hoc, quod concernit in supposito producente aliquod proprium, sine quo nullo modo in 
actum progreditur. Ad quartum dicendum ad maiorem, quod non est simile; quia deitas est 
forma absoluta, et per consequens sibi non repugnat esse immediatum principium actionis, hoc 
autem repugnat paternitati. Ad quintum dicendum, quod forma, qua producens producit, non 
dicitur referri ad productum, ita quod ipsa sit de genere relationis; sed pro tanto hoc dicitur; 
quia ipsa est relationis fundamentum, qua producens refertur ad productum. Cum igitur essentia 
divina sit fundamentum paternitatis, qua pater refertur ad filium, ergo melius salvamus dictum 



	 7	

philosophi ponendo essentiam esse principium generationis, quam ponendo relationem. Ad 
sextum dicendum, quod omnis conformitas propriae actionis ad suum proprium principium 
praesupponit possibilitatem, ita quod non implicet repugnantiam naturalem; sed, ut dictum est, 
relationi repugnat, quod sit virtus activa; et cum dicitur, quod generare divinum est quid 
relativum, dico, quod ideo est ab absoluto principio, connotante tamen proprietatem relativam. 
Ad septimum dicendum, quod actiones diversarum rationum possunt esse ab uno communi 
principio diversimode tamen accepto secundum diversos modos fortitos et connotatos a diversis 
proprietatibus differentibus ratione, videlicet a paternitate et activa spiratione. Ad octavum 
dicendum, quod maior est vera loquendo de forma naturali et communicabili, et non de forma 
individuali et incommunicabili, et tunc minor est falsa, quia pater deitate est tanquam forma 
naturali et communicabili, paternitate vero est tanquam forma incommunicabili, et ad modum 
individui. Ad nonum dicendum quod, quia in divinis generans, et generatio, et genitum sunt 
relativa, ideo principium generationis, quamvis non sit relatio, connotat tamen relationem; nec 
est simile quod assumitur de absoluto; quia cum absolutum sit, vel possit esse activum, sibi non 
repugnat esse principium productivum, hoc autem repugnat relationi, cum non sit activa. Ad 
confirmationem dico, quod in hoc captivo intellectum meum in obsequium fidei; quia fides 
catholica ponit trinitatem personarum cum unitate essentiae, quod nullo modo salvare 
possumus, nisi ponendo divina supposita constitui proprietatibus relativis. Si enim sancti patres 
potuissent salvasse divinae essentiae unitatem cum tribus suppositis absolutis, nunquam ipsi 
potuissent aliquam relationem esse suppositi constitutiva. Sed posito, quod relatio non sit 
productiva, non minus bene salvamus omnia, qua salvare debemus quantum ad divinas 
productiones, sive sint ad intra, sive ad extra, et ideo non debemus eadem ratione negare 
relationem in divinis esse suppositi constitutivam, qua negamus eam productivam; quia primum 
est in obsequium fidei, secundum autem ad nihilum deserviret, et ideo etc. Ad decimum 
dicendum, quod per hoc vult Augustinus quod per potentiam generandi non sit progressus in 
actum generationis, nisi prout concernit in supposito generante paternam proprietatem, quod, si 
sic non intelligeretur illud dictum Augustini tunc ipse sibi ipsi saepius contradiceret, et 
specialiter 15. De trinitate ubi dicit filium Dei natura genitum. FORTE DICES, si sine relatione 
non potest esse generatio, ergo relatio est principium generationis. DICO, QUOD sicut in 
creaturis damus causam, propter quam sic, et etiam causam sine qua non, ista tamen verius 
negatur esse causa, quam affirmetur absolute loquendo; quia non debet dici causa, nisi cum hac 
conditione apposite sine qua non, et cum haec sit conditio distrahens, non bene infertur 
simpliciter, albedo enim non disgregat sine quantitate, et tamen absolute loquendo illa est falsa, 
quantitas disgregat. Sic respectu divinae generationis paternitas posset dici principium sine quo 
non; sed simpliciter loquendo, tunc debet negari. AD PRIMUM contra secundam conclusionem 
dicendum, quod agens per se intendit assimilare sibi productum, quod autem distinctum a se 
producit, hoc est per accidens, quo ad intentionem producentis, assimilat enim sibi productum 
inquantum potest, cum proprium sit unicuique sibi simile generare, ut patet 2. De anima4, et 
unumquodque tunc est perfectum, cum poterit sibi simile generare, ut dicitur 4. Meteororum5. 
Et cum dicitur, quod saepius productum est dissimile producenti, dico, quod hoc non est ex 
intentione generantis, sed ex inobedientia materiae, vel ex defectu potentiae productivae. 
FORTE DICES, quod omnino est necessarium, non videtur esse intentum per accidens, sed 
distinctio producentis a producto omnino est necessaria, cum impossibile sit aliter se habere. 
DICO QUOD necessitas non impedit intentionem per accidens, agens enim naturale per se 
intendit generare, et totaliter per accidens intendit corrumpere, et tamen impossibile est, quod 
generet, nisi corrumpat; quia cum generatio unius sit corruptio alterius, necessario erunt tot 
corruptiones, quot generationes. Ad secundum dicendum, quod essentia divina, ut substat 
paternitati, sic principiat actum generationis, et ut sic, non est maioris ambitus, quam talis actus. 
																																																								
4Tex. c. 34 
5Tex. c. 19 



	 8	

Ad tertium dicendum, quod licet eadem essentia sit principium generandi, et spirandi; tamen 
alio, et alio modo se habere videtur ab alia, et alia proprietate, quam connotat. AD PRIMUM 
contra tertiam conclusionem dicendum, quod minor est falsa; quia relatio nec potest esse 
terminus productionis, nec principium. Si enim terminus divinae productionis esset relatio, 
suppositum productum ex vi productionis terminatae ad huiusmodi terminum, non esset Deus; 
essentia igitur divina, quae in patre existens est principium illius divinae generationis, ipsa 
eadem in filio est terminus generationis. 

[136] FORTE DICES, hoc esse non potest; quia terminus et principium debent esse distincta. 
DICO, quod verum est in his, in quibus producens et productum naturaliter distinguuntur; in 
talibus namque terminus productionis est productus in genito, et non solum genito 
communicatus, et ideo realiter differt a principio productivo; sed in divinis producens et 
productum non differunt naturaliter, et terminus productionis non est productus, sed 
communicatus. Idem igitur in divinis est terminus productionis et communicationis in genito, 
et idem est principium productionis et communicationis in generante. Dato enim quod ignis 
generans igni genito suam naturam eandem numero communicaret, tunc terminus generationis 
non esset productus, nec differret a suo principio productivo, nec esset in igne generante aliud 
principium productionis et aliud communicationis, sic cum fide teneamus patrem eandem suam 
naturam filio communicare etc. 

Ad secundum dicendum, quod nos non minus salvamus statum divinarum emanationum, quam 
tu, cum dicamus huiusmodi principium generandi, quod est divina essentia, non progredi in 
actum, nisi ut connotat praedictas proprietates, et hoc de primo principali. 

QUANTUM AD SECUNDUM articulum, quo quaeritur, utrum potentia generandi sit in filio? 
Et breviter advertendum, quod hoc gerundivum ‘generandi’ potest dupliciter accipi. Uno modo, 
ut est gerundivum verbi activi, et sic potentia generandi est in solo patre; quia solus pater est, 
qui active generat. Alio modo, ut est gerundivum verbi passivi, et sic est in filio; quia in solo 
filio est generatio passiva. Tertio modo potest accipi, ut est gerundivum verbi impersonalis, et 
sic congrue potest dici, quod potentia generandi non solum est in patre, sed etiam in filio et 
Spiritu Sancto. Nam impersonaliter accipiendo potentiam generandi, tunc idem est, quod 
potentia,  per quam sit generatio, et haec est divina essentia, quae vere et realiter est in tribus 
personis. FORTE DICETUR, quod nullum ad aliquid, sive relatio potest esse commune tribus 
personis; sed secundum Magistrum hic in littera posse generare non est posse quid, sed est 
posse ad aliquid, ergo potentia generandi non est communis tribus. RESPONDEO dicendum, 
quod si Magister per posse generare intellexit potentiam generandi, tunc non est locutus de 
potentia generandi quantum ad suum principale significatum, sed solum quantum ad suum 
connotatum, quod est respectus, ut patet ex dictis in primo articulo. Dato etiam, quod posse 
generare sit ad aliquid, ex hoc tamen non sequitur quod potentia generandi sit ad aliquid, quia 
in alio potest esse potentia generandi, quod tamen non potest prorumpere in actum generationis, 
ut patebit statim in articulo sequenti. 

QUANTUM AD TERTIUM principale, utrum filius possit exire in actum generationis? Posito, 
quod in eo sit potentia generandi; est dicendum, quod sicut natura in creaturis, quae est potentia 
generandi ipsarum creaturarum in actu generationis non prorumpit sine accidentibus et 
mediantibus, quibus actualiter determinatur ad actum generationis, verbi gratia, dato enim quod 
aliquis ignis haberet perfectam igneitatem, si tamen per divinam potentiam privaretur calore, 
nunquam ut sic posset alium ignem generare, quamvis in se haberet potentiam generandi ignem, 
puta igneitatem; sic divina natura, quae est perfecta potentia generandi in actum generationis, 
non prorumpit, nisi prout stat sub proprietate generationi congruente, puta sub paternitate. Cum 



	 9	

igitur in filio sit divina natura sub opposita proprietate, puta sub filiatione, igitur quamvis filius 
habeat in se perfectam potentiam generandi, nunquam tamen poterit generare, sicut nec ignis 
habens perfectam igneitatem subiectam frigiditati, poterit alium ignem generare.  

 QUANTUM AD QUARTUM principale, utrum sit eadem potentia, qua pater gignit, et 
filius gignitur? Dico, quod eadem est potentia, qua pater in divinis gignit, et filius gignitur, et 
hoc semper loquendo de potentia quantum ad suum principale significatum; quia ubi gignens 
et genitum in nulla re absoluta differunt, ibi necesse est eandem esse potentiam, qua gignens 
gignit et genitum gignitur; sed pater et filius re absoluta sunt idem omnino, ergo etc. Maior 
patet; quia potentia, ut ex superioribus est manifestum, in suo principali significato dicit 
absolutum. Minor patet ex catholica fide. AD ARGUMENTUM principale dicendum quod 
maior est vera de principio quod, non autem de principio quo, potentia autem generandi est 
principium quo, et non quod. 

	


