
	 1	

[132] 

DISTINCTIO VIII 

Facilis ac brevis divisio huius distinctionis, in qua de divina agitur natura, quae realiter nil aliud 
est, quam potentia generandi; itaque Magister quasdam eius proprietates investigat ac patefacit. 

NUNC DE VERITATE etc. Postquam magister determinavit de potentia generandi, quae est 
ipsa divina natura, hic manifestat quasdam proprietates convenientes illi naturae; et dividitur in 
tres: quia primo tractat de divinae naturae entitate et veritate, secundo de eius 
incommutabilitate, et tertio de eius simplicitate. Secunda ibi, Dei etiam solius essentia. Tertia 
ibi, eademque sola. Prima in tres: quia primo ostendit, quomodo hoc nomen essentia proprie 
convenit ipsi Deo; secundo ostendit, quomodo ex dicto Beati Hieronymi oritur quoddam 
dubium in proposito; et tertio respondet huiusmodi dubio. Secunda ibi, hic diligenter etc. Tertia 
ibi, illud ergo quod etc. Tunc sequitur illa pars. Eademque etc. In qua magister tangit de divinae 
essentiae simplicitate, et dividitur in duas partes; quia primo declarat divinae essentiae 
simplicitatem per comparationem ad extra, secundo per comparationem ad intra. Secunda ibi, 
hic diligenter. Prima in duas; quia primo declarat huiusmodi simplicitatem per comparationem 
ad creaturas corporales, secundo ad incorporales. Secunda ibi, creatura quoque spiritualis. Quia 
in ista 8. distinctione magister tractat de divina simplicitate, ideo quaero. 

[137] 

Quaestio I 

An in Deo sit aliqua compositio? 

Satis dilucide aperitur, nullam penitus in Deo realem compositionem reperiri, neque ex materia 
et forma, cum sit purissimus actus, neque ex genere et differentia, cum sit infinitus, nec ullo 
claudatur genere; neque ex subiecto et accidente; cum sit simplicissimus: unde colligitur, quod 
nulla erit in Deo compositio modalis, ex diversis scilicet modis absolutis, quibus diversum 
aliquid inde correspondeat, quandoquidem id divinae derogaret simplicitati. 

UTRUM in Deo sit aliqua compositio? Et videtur quod sic; quia in quocunque sunt plures 
formae actu, in illo est compositio; sed in Deo sunt plures formae actu; quia sicut ait 
Commentator 12. Metaphysicae Omnes formae actu sunt in primo motore, quae in potentia sunt 
in materia prima. CONTRA, IN QUO nulla potest esse passiva potentia, in illo nulla potest esse 
compositio, quia quaecunque faciunt compositionem, vel unum est in potentia ad alterum, vel 
ambo sunt in potentia ad tertium; sed in Deo nulla est potentia passiva, ut patet 12. 
Metaphysicae ergo etc. Hic primo videndum est, utrum in Deo sit compositio substantialis. 
Secundo, utrum compositio accidentalis. Tertio, utrum compositio modalis. Quarto, contra tres 
conclusiones ex istis elicitas adducam aliqua, et respondebo ad ea. 

QUANTUM AD PRIMUM principale, utrum in Deo sit compositio substantialis: est sciendum, 
quod compositio substantialis dupliciter sumi potest, scilicet secundum rem, et secundum 
rationem; prima est ex forma et materia, seu ex actu substantiali et pura potentia; secunda ex 
genere et substantiali differentia, sed neutra illarum potest esse in Deo, ergo nulla compositio 
substantialis poterit esse in Deo. Prima igitur conclusio videlicet, quod non sit realis compositio 
substantialis in Deo, satis manifesta est apud omnes philosophantes, quia quasi omnes 
posuerunt Deum esse purissimum actum, cui nihil admiscetur de potentia, ut patet 12. 



	 2	

Metaphysicae propter quod ait philosophus 12. Metaphysicae. Accidit itaque omnia participare 
malum id est potentialitatem, praeter unum scilicet praeter Deum. Quamvis enim quaelibet 
intelligentia habeat suum hyliachin, ut ait auctor De causis; Deus tamen de hoc penitus est 
immunis; Planum est igitur, quod in Deo non est materia, cum in ipso nulla sit potentia passiva, 
nec per consequens erit in ipso compositio ex materia et forma. Ergo hanc partem tanquam per 
se nota supponendo, probo secundam partem praemissae distinctionis sic. Illud non est 
compositum ex genere, differentia, quod nullo genere clauditur, et est super omnes genus; sed 
Deus est huiusmodi, igitur etc. Maior patet a destructione consequentis; quia si aliquid est 
compositum ex genere et differentia, consequens est quod ipsum sit in genere. Minorem possum 
probare multipliciter; Primo sic, illud quod est causa omnis entitatis et veritatis reperibilis in 
quocunque genere, non poterit claudi in aliquo genere, Deus huiusmodi; Maior patet, quia in 
quocunque genere poneretur, non posset esse causa omnis entitatis reperibilis in illo genere, 
alias enim ipsum esset causa sui ipsius; Minorem ponit Commentator 2. Metaphysicae dicens: 
Est enim quoddam ens per se ens, et per se verum; entitate et veritate cuius omnia alia sunt entia 
et vera. 2. Praeterea, id, quod comprehendit in se essentialiter perfectiones omnium generum, 
in nullo genere clauditur, Deus est huiusmodi. Maior patet; quia in quocunque uno genere 
clauderetur, ceterorum generum perfectiones essentialiter non haberet. Minor patet 5. 
Metaphysicae ubi dicitur quod est quoddam ens perfectum universali perfectione, in quo 
congregantur perfectiones omnium generum et illud ens dicit Commentator ibidem, esse ipsum 
Deum. 3. Praeterea, ens simpliciter illimitatum non potest esse in genere; quia omne, quod 
clauditur in aliquo genere, limitatur limitibus illius generis; sed Deus est simpliciter illimitatus, 
cum sit totaliter independens, ut patet 8. Physicorum et 12. Metaphysicae 4. Praeterea, si Deus 
esset in genere, tunc aliquid posset perfectius Deo cogitari, consequens est falsum; 
consequentiam probo. Si enim esset in genere, ipse esset condistinctus ceteris speciebus 
eiusdem generis, et per consequens perfectiones illarum specierum Deus non comprehenderet; 
sed intellectus conciperet et cogitaret entitatem illius generis, quae omnes perfectiones suarum 
specierum comprehenderet, ergo etc. falsitas consequentis patet per Anselmum qui ait, quod 
Deus est quo maius cogitari non potest. Et planum est, quod non loquitur de magnitudine molis; 
sed perfectionis et virtutis. 5. Praeterea, hoc confirmatur: quia Deus est infinitae virtutis, ut 
patet 8. Physicorum sed infinito non potest esse maius, ut patet 1. et 3. Physicorum 6. Praeterea, 
quod est formaliter infinitum, non potest contrahi ad esse finitum, vel ad rationem finitam; sed 
Deus est formaliter infinitus, ratio vero cuiuslibet generis formaliter est finite, ergo etc. 7. 
Praeterea, illud, quod cum nulla alia re habet convenientiam essentialem, non potest esse in 
genere, Deus est huiusmodi. Maior patet; quia ut ait Boethius in Commento Super Porphyrium, 
Genus est cognitio collecta ex specierum substantiali similitudine. Si enim genus non diceret 
aliquam essentialem, seu substantialem convenientiam eorum, quorum est genus, tunc non 
posset praedicari de ipsis in eo quod quid. Minor similiter patet; quia illa, quae non habent 
eundem modum essendi, non habent aliquam essentialem convenientiam, sicut apparet de 
substantia et de accidente; sed modus essendi Dei plus differt a modo essendi cuiuscunque 
creaturae, quam modus substantiae a modo accidentis, cum modus essendi Dei sit infinitus, 
modus vero essendi creaturae finitus. Et illud intendit Dionysius I. De divinis nominibus dicens, 
quod Deus secundum nihil existentium est existens, et tamen causa quidem essendi est omnibus. 
8. Praeterea, quae sunt in eodem genere conveniunt in una forma et natura secundum Commen. 
3. Metaphysicae sed Deus cum creaturis non convenit in aliqua una natura, nec participat cum 
creaturis aliquam unam formam, vel naturam. SED CONTRA praedicta potest instare, et primo 
contra primam partem illius conclusionis. Quia proprius effectus aliquid sui praesupponit in sua 
causa, sed materia prima est proprius effectus Dei, in hoc enim ipse solus transcendit omnem 
creaturam, quod ipse Deus solus potuit causare materiam; sed in quocunque est aliquid de 
materia, illud est compositum ex materia et forma, cum materia se ipsa esse non possit sine 
omni forma. CONTRA SECUNDAM conclusionem sic. In quocunque potest vere concipi 



	 3	

aliquod commune indistinctum et aliquod distinctivum, in illo potest concipi ratio generis et 
differentiae, et per consequens ipsum erit compositum ex genere et differentia; sed in Deo 
possumus considerare essentiam divinam ut communem et indistinctam contrahibilem a 
personali proprietate, et ipsam proprietatem ut proprium principium distinctivum, ergo etc. 
CONTRA minorem, qua assumitur, quod Deus non sit in genere, potest argui multipliciter. 
Primo sic. Unumquodque mensuratur primo, et minimo sui generis, ut dicitur 10. Metaphysicae 
sed ut ait Commentator ibidem, Deus est illud, quo omnes substantiae mensurantur, ergo Deus 
est in genere substantiae. 2. Praeterea, cuicunque proprie convenit ratio alicuius generis, hoc 
est in illo genere; sed Deo proprie convenit ratio substantiae, quae est per se esse, et alteri non 
inherere. 3. Praeterea, quicquid differt ab aliquo differentia substantiali, illud est in genere, 
Deus differt a creatura differentia substantiali. Maior patet; quia omnis differentia substantialis 
est divisiva alicuius generis; probo minorem, quia omne, quod differt ab altero, aliqua 
differentia differt; omnis autem differentia, aut est accidentalis aut substantialis, Deus autem 
non potest a creatura differre differentia accidentali, cum in Deo nullum sit accidens, ut ait 
Boethius in libro De Trinitate Ergo differt differentia substantiali a quocunque differt. 4. 
Praeterea, [138] aut Deus convenit cum creatura genere, aut differt ab ea genere. Si primo modo, 
tunc habetur propositum; si secundo modo, tunc erit in genere, quamvis in alio genere, quia 
omnis diversitas praesupponit multitudinem; igitur diversitas in genere praesupponit diversa 
genera. 5. Praeterea, compositio secundum rationem sufficit ad hoc, quod aliquid sit in genere; 
quia albedo est in genere, et tamen in sua essentia nullam habet realem compositionem; sed in 
Deo est compositio secundum rationem, cum in eo multa sint differentia secundum rationem, 
sicut patuit de attributis. 6. Praeterea, omne, quod habet conceptum determinatum et 
quidditativum sub aliquo communi sibi et aliis, est in genere; sed Deus dicit conceptum 
quidditative distinctum ab omnibus aliis contentis sub hoc praedicamento communi, quod est 
substantia, ergo etc. 7. Praeterea, Commentator dicit, quod primus motor, qui est minimum 
mensurans omnia, quae sunt in praedicamento substantiae, est eiusdem naturae cum eis, quorum 
est mensura, ergo etc. 8. Praeterea, Boethius in libro De Trinitate dicit, duo praedicamenta 
manere in divinis, substantiam scilicet et relationem. 9. Praeterea, Damascenus in De duabus 
naturis in Christo ait, quod substantia, quae continet increatam deitatem et omnem creaturam, 
genus est generalissimum. 10. Praeterea, quorum est unus conceptus univocus, illa sunt in 
eodem genere; sed Dei et cuiuscunque creatae substantiae est unus conceptus univocus. Maior 
patet, probo minorem; quia plus distat albedo, et Deus, quam lapis, et Deus; cum ergo albedinis, 
et Dei possit esse unus conceptus analogus, puta conceptus entis, lapidis, et Dei erit unus 
conceptus univocus, ergo etc. 11. Praeterea, de quibus est una scientia, illa sunt unius rationis, 
et per consequens, unius generis; sed Dei et creaturae est una scientia, puta metaphysica, quae 
speculatur ens inquantum ens, ut patet 4. Metaphysicae ergo Deus est in genere. SED ILLA non 
concludunt et sunt expresse contra intentionem Augustini in De cognitione verae vitae, ubi per 
multa verba Augustinus probat, Deum non esse in aliquo decem praedicamentorum et ibi 
concludit sic dicens. Decem igitur praedicamentis cuncta humana conditio includitur, et ab his 
omnibus proprietas summae essentiae evidenti ratione excluditur. AD ILLUD igitur, quod 
arguitur contra primam conclusionem dicendum quod non oportet, quod materia sit materialiter 
in Deo causante; sed quod eius entitas virtualiter sit in Deo. Quomodo autem pura potentia 
virtualiter comprehendatur in puro actu, et utrum habeat ideam in puro actu, inferius patebit 
cum tractavero de ydeis. AD ILLUD CONTRA secundam conclusionem dicendum, quod maior 
non est vera, nisi illud commune indistinctum aliquid potentialitatis includat, et sit determinatae 
ac limitatae perfectionis, et sic minor est falsa; quia essentia divina est purus actus, et infinitae 
perfectionis. AD PRIMUM argumentum contra illam minorem dicendum quod philosophus et 
Commentator accipiunt ibi genus large pro substantia analogica praedicante de substantia finita 
et infinita, sicut enim quandoque restringunt nomen generis infra genus praedicamentale, sicut 



	 4	

cum in eodem 10. dicitur, corruptibile et incorruptibile diferuntur plusquam genere, sic etiam 
quandoque extendunt nomen generis ultra genus praedicamentale. 

DOCTOR VERO communis propter illud argumentum in quaestionibus de potentia Dei dicit 
quod Deus est in genere substantiae per reductionem, sicut punctus et unitas sunt in genere 
quantitatis. ISTUD TAMEN mihi non videtur salva sua reverentia; quia sive aliquid per se, sive 
per reductionem sit in aliquo genere determinatio, impossibile est ipsum comprehendere 
essentialiter perfectionem cuiuslibet generis; quia, quamvis per accidens sit in genere, clauditur 
tamen sic infra limites illius generis quod perfectiones aliorum generum sibi essentialiter non 
poterunt convenire; sed perfectiones omnium aliorum generum essentialiter ipsi Deo 
conveniunt, ergo ipse nec directe, nec per reductionem debet in aliquo genere collocari. Nec est 
necessitas aliqua, quae nos cogat ad concedendum mensuram semper esse eiusdem generis cum 
mensurato, loquendo de genere praedicamentali. Scibile enim mensurat scientiam et tamen nec 
directe, et per se, nec per reductionem est in praedicamento qualitatis, in quo est ipsa scientia 
nisi per accidens hoc contingat, puta inquantum de aliqua qualitate esset scientia. Ad secundum 
dicendum, quod de ratione substantiae ut est unum de 10. generibus est, quod sit finitae et 
limitatae perfectionis, alias genus substantiae non esset aliis condistinctum, et sic ratio generis 
praedicamenti substantiae non praedicatur de Deo, qui est infinitus et illimitatus. Ad tertium 
dicendum, quod sicut patet 10. Metaphysicae principia propter sui simplicitatem non dicuntur 
differre aliqua differentia, sed sunt seipsis diversa, ergo Deus cum sit simplicissimus non differt 
ab eo, quod non est Deus per aliquam differentiam additam, sed immediate per suam essentiam 
differt ab omnibus aliis. Loquendo igitur de differentia substantiali, quae est divisiva generis et 
addita generi, constituit speciem, tunc minor est falsa cum sua probatione. Ad quartum 
dicendum quod Deus non proprie dicitur diversus genere a creatura, sed debet dici diversus 
plusquam genere; si enim corruptibile et incorruptibile differunt plusquam genere, multo magis 
Deus et creatura; sed quia nomina sunt ad placitum, tu poteris extendere hoc, quod dico 
diversum genere non solum ad ea, quae sunt in diversis generibus, sed etiam ad ea, quae sunt 
extra genus, vel supra omne genus, respectu eorum quae sunt in genere et sic concede 
propositionem; quia non est contra me. 

 Ad quintum dicendum, quod non quaelibet compositio secundum rationem sufficit ad 
hoc, quod aliquid sit in genere; omne enim quod est in genere, vel est compositum realiter ex 
his, vel est componibilem huic. Ad sextum dicendum quod non sufficit quaelibet determinatio 
conceptus, sed oportet conceptum sic esse determinatum, quod ipsa res concepta sit finita et 
limitata. Etiam non sufficit quodlibet commune; sed debet esse commune univocum, de ipso, 
quod dicitur esse in genere et de aliis eiusdem generis univoce praedicatum, haec autem omnia 
deficiunt in proposito. Ad septimum dicendum quod Commentator sumit ibi naturam analogice, 
et non univoce. Ad octavum dicendum quod dicuntur duo praedicamenta manere in divinis 
propter aliquam similitudinem istorum praedicamentorum, quam in divinis videmus, substantia 
etiam in divinis est per se, et relatio est ad aliud, in ceteris tamen necessario requisitis ad 
rationem generis, non reperiuntur haec genera in divinis. Ad nonum dicendum quod dictum 
Damasceni debet sic exponi. Generalissimum genus est, id est maxime commune. Unde 
Damascenus non loquitur ibi de genere praedicamentali, sed accipitur ibi large genus quod 
quocunque communi, quod patet per verba sua. Ait enim sic: Substantia, quae continent 
supersubstantialiter in creatura deitatem, cognoscibiliter autem et contentive omnem creaturam 
generalissimum genus est. Ad decimum dicendum, quod minor non est vera. Ad probationem 
dico quod hoc non arguit conceptum univocum, sed analogicum; de natura enim ipsius 
analogiae est quod unum analogorum plus distet quam alterum a primo, sub quo analogantur; 
quibuscunque enim duobus talibus datis, vel unum dependet ab alio, vel ambo dependent a 
tertio donec deveniatur ad primum omnium, a quo dependent omnia cetera ad ipsum ordinata, 



	 5	

ex quo apparet quod in conceptibus analogis possumus multos et varios gradus assignare. Ad 
undecimum dicendum quod, si est scientia communis, tunc non oportet quod de quibus est una 
scientia esse unam rationem univocam, sed analogicam, et talia non sunt unius generis 
praedicamentalis sed unius generis scibilis, unde genus scibile potest esse latius et strictius, 
quam sit genus praedicamentale. In tota enim philosophia naturali determinatur de una portione 
praedicamenti substantiae, in 5. Metaphysicae determinatur de omnibus [139] 10. 
praedicamentis; aequivocatur igitur in argumento genus, prout sumitur pro genere scibili et pro 
genere praedicamentali. 

QUANTUM ad secundum principale, utrum in Deo sit compositio accidentalis? Dico quod in 
Deo non potest esse aliqua compositio accidentalis, quia in illo, in quo nullum est accidens, non 
poterit esse aliqua compositio accidentalis, Deus est huiusmodi, ergo etc. Maior patet, probo 
minorem, quia omne accidens, aut est proprium, aut commune; sed tam ea, quae se habent ut 
propria, quam ea, quae se habent ut communia in Deo sunt penitus idem, quod sua divina natura, 
quia omne tale per participationem reduci debet ad aliquod tale per essentiam, sed huiusmodi 
accidentia sive sint propria, sive communia substantiis creatis, conveniunt per participationem, 
ergo in prima substantia erunt essentialiter idem cum substantia. Et haec est intentio Boethii in 
libro De Trinitate ubi ait Deus cum sit forma simplex, subiectum esse non potest. Et idem 
Boethius ait, quod in Deo nullus est numerus. 2. Praeterea, si in Deo esset compositio 
accidentalis, vel illa esset ex esse et essentia, vel propter cetera accidentia esse, et essentiam 
Dei consequentia. Non primo modo, quia tunc Deus non esset purum necesse esse, quod est 
contra philosophos et theologos, et tunc oporteret ipsum habere alia causam supra se, a qua eius 
esse, et essentia dependeret, et sic non posset dici primus motor, cuius contrarium demonstratur, 
8. Physicorum. Hinc est quod ait Hylarius in libro De Trinitate. Esse non est accidens Deo, sed 
subsistens unitas. Nec secundo modo, quia cum omne tale adesse, et abesse possit praeter 
subiecti corruptionem, si in Deo talia essent accidentia, ipse necessario mutaretur, cuius 
contrarium habetur 12. Metaphysicae et 8. Physicorum, ubi dicitur, quod Deus est immobilis 
per se et per accidens, et ab intra. Et Iacob 1. Apud quem non est transmutatio, nec vicissitudinis 
obumbratio. Propter quod ait Commentator 12. Metaphysicae iustitia, sapientia et cetera 
huiusmodi non significant in Deo intentiones additas supra suam substantiam. Et beatus 
Augustinus 7. De Trinitate ait: Si quid de illa simplicitate dixeris eius substantia significatur. 
SED CONTRA, has duas partes illius minoris potest instari. Contra primam sic: Quaecunque 
sunt unum realiter penitus, et omnino, quicunque cognoscit unum, cognoscit et reliquum; sed 
Deum esse cognoscimus, et eius essentiam non cognoscimus, ergo esse eius realiter differt ab 
essentia. Maior patet: quia quod totaliter est simplex et indistinctum, vel totaliter cognoscitur, 
vel penitus ignoratur. Minor est Damasceni 1. libro ubi sic ait: Quoniam quidem Deus est, 
manifestum est nobis quid vero est secundum substantiam et naturam, incompraehensibile est 
omnino et penitus ignotum. 2. Praeterea, unumquodque diffinitur per id, quod est idem, quod 
sua essentia, sed secundum philosophum per ens et esse nihil diffinitur, quia cum sit omnibus 
commune, diffinitum per hoc a nullo penitus distingueretur. 3. CONTRA secundam partem 
potest argui sic. Eadem est distantia substantiae ad accidens, quae est accidentis ad substantiam, 
sed a substantia non potest fieri transitus in entitatem accidentis; quia quod vere est nulli accidit, 
ut dicitur 1. Physicorum, ergo etiam econverso, quod est accidens in uno in nullo poterit esse 
substantia, ut ait Commentator 8. Metaphysicorum contra Alexandrum, qui posuit calorem esse 
formam substantialem ipsius ignis. Cum ergo omnia talia, quae sunt posteriora essentia et esse 
rei sint in creaturis accidentia, ipsa in Deo non poterunt esse substantia. 4. Praeterea, secundum 
Dionysius De divinis nominibus, omnia participant divinam bonitatem, sed nulla creatura 
videtur participare divinam substantiam, cum ipsa tantummodo reperiatur in tribus divinis 
personis, ergo eius bonitas differt ab eius substantia. 5. Praeterea, sicut quantitas est causa 
aequalitatis et qualitas similitudinis, sic substantia est causa identitatis. Si ergo sapientia esset 



	 6	

idem quod Dei substantia, secundum attributum sapientiae creatura non deberet dici similis 
Deo, sed eadem Deo, quod est impossibile, 6. Praeterea, ubicunque est aequalitas et similitude, 
ibi est quantitas et qualitas, quia, ut dicitur in praedicamentis, proprium est quantitatis 
secundum eam aequale, vel inaequale dici, et proprium est qualitatis secundum eam, simile, vel 
dissimile dici. Sed in Symbolo Athanasii dicitur: Equalis Pater, aequalis Filius, aequalis Spiritus 
Sanctus; et Augustinus dicit, quod Filius est similimus Patri, ergo etc. 7. Praeterea, id, sine quo 
res potest intelligi, non est substantia sua, et per consequens accidens Deus potest intelligi sine 
bonitate, ut patet per Boethium in libro De ebdomadibus, ergo etc. SED ILLA non concludunt. 
Nam omne accidens praesupponit causam efficientem aliam a suo subiecto. Nam efficiens et 
materia non coincidunt, ut patet 2. Physicorum, sed subiectum inquantum recipit suum 
accidens, est in genere causae materialis, ergo esset aliquod agens prius Deo, a quo illud, quod 
formaliter est in Deo, causaliter dependeret, ergo etc. AD PRIMUM ergo dicendum, quod 
secundum philosophum 5. Metaphysicae, ens et esse multipliciter dicuntur, quandoque enim 
significant essentiam rei, sive actum essendi, quandoque vero significant veritatem 
propositionum. Primo modo non intelligimus hic in via esse Dei, sed secundo modo; ex ipsis 
enim effectibus cognoscimus hanc propositionem esse veram, Deus est. Ad secundum 
dicendum, quod quamvis nulla creatura proprie diffiniatur per esse simpliciter, quia hoc est 
commune omni creaturae, quod esse suum est esse participatum; Deus tamen propriissime et 
nominatur, et diffinitur per esse; quia hoc sibi soli convenit, quod esse suum est esse simpliciter, 
et causa omnis alterius esse, idem existens penitus, quod sua essentia; et ideo Deus seipsum 
nominaliter expressit per esse cum dixit ad Moysem: ‘Ego sum, qui sum’. Et iterum: ‘Qui est 
misit me ad vos’. Ad tertium dicendum quod illud quod est accidens in uno non potest esse 
substantia in alio, sicut ait Averrois contra Alexandrum, qui posuit quod calor esset forma 
substantialis ipsius ignis. Illa est vera, si univoce sumatur, sicut calor in igne, et in aliis univoce 
reperitur; sed si aequivoce sumitur, vel saltem non univoce, nihil prohibet aliquid esse accidens 
in uno et substantiam in alio. Lupus enim est quaedam infirmitas in pede, et per consequens 
accidens, et est substantia in genere animalis. Cum igitur nihil dicatur univoce de Deo et 
creaturis, ideo quamvis sapientia in creaturis sit accidens, in Deo tamen potest esse substantia. 
Ad quartum dicendum quod, sicut bonitas creaturae est quaedam participatio divinae bonitatis, 
sic substantia creaturae est quaedam participatio substantiae divinae, et sicut divina substantia 
est essentialiter in tribus personis, licet participanter sit in creaturis, quasi in suo exemplato, sic 
et divina bonitas est in tribus personis essentialiter, in aliis autem participative. Ad quintum 
dicendum quod, si eadem sapientia esset in Deo et creaturis, tunc creatura posset dici eadem 
Deo, quia ipsa esset divina substantia. Sed quia sapientia Dei et creaturae non solum non est 
eadem, sed nec est eiusdem rationis, ideo nihil concluditur. Ad sextum dicendum, quod quamvis 
in divinis non sit quantitas, nec qualitas; est tamen aliquid ibi secundum nostrum modum 
intelligendi admodum quantitatis et qualitatis, ratione cuius potest ibi admitti praedicatio 
aequalitatis et similitudinis. Dicuntur enim similes propter eandem bonitatem et sapientiam, et 
aequales propter eandem virtutem et omnipotentiam. Ad septimum dicendum quod illud est 
accidens, sine quo res perfecte potest intelligi, sed Boethius loquitur de imperfecta Dei 
cognitione; viator enim cognoscens Deum ex creaturis tanquam per suos effectus, potest Deum 
cognoscere esse inquantum ipse est causa essendi omnibus creaturis, praeter hoc, quod 
actualiter appraehendat bonitatem Dei a qua causatur omnis bonitas creaturae. 

QUANTUM [140] AD TERTIUM principale utrum in Deo sit compositio modalis? Dico quod 
modos diversos esse in divinis, potest dupliciter intelligi, vel quantum ad modos relativos, vel 
quantum ad modos absolutos. Primo modo possunt esse diversi modi reales in divinis relative 
differentes, quia ubi sunt diversae res, ibi possunt esse diversi modi correspondentes illis rebus, 
sed in divinis concedimus esse relationes reales realiter differentes, igitur, et modos praedictos 
concedere possumus fore in divinis. Differentia autem talium modorum non arguit aliquam 



	 7	

compositionem in Deo, sicut nec differentia relationum. Sed loquendo de modis absolutis, vel 
per differentiam talium modorum intelligitur sola differentia rationis, quae innascitur ex alia et 
alia comparatione unius rei absolutae, quae est divina essentia, et ad aliam et aliam creaturam, 
sic potest dici compositio modorum esse in divinis, quia sicut differentia modorum illo modo 
sumptorum non est nisi differentia rationis, sic compositio modorum est tantummodo 
compostio rationis, quae obiective potest esse in divinis, licet subiective sit in ipso intellectu. 
Vel per differentiam talium modorum absolutorum intelligis differentiam realem intrinsece 
divinae naturae inexistentem praeter omnem actum intellectus, et sic nego compositionem 
modalem in divinis. Illud enim derogaret divinae simplicitati, quae summa est, sicut patet per 
auctoritates sanctorum, quas magister in littera adducit in illa distinctione 8, nec hic volo 
adducere aliquas de novo rationes, quia illam conclusionem evidenter confirmant omnes illae 
rationes, quas superius adduxi de attributis. SED EST QUIDAM doctor quamplurimum subtilis, 
qui aliquo modo videtur tenere oppositum istius. Ponit enim ille doctor modos absolutos in 
divinis, quorum aliquos appellat modos attributales, aliquos vero fundamentals, qui sunt 
fundamentum personalium proprietatum. De illis modis propriis personarum nihil intendo 
dicere ad praesens, quia huiusmodi materia spectat ad distinctionem 26. ubi tractatur de 
divinarum personarum distinctione. De modis igitur communibus dicit ille doctor, quod modi 
attributales sunt modi absoluti reales aliquo modo realiter differentes ante omnem actum 
intellectus. Ratio autem sua fundamentalis est haec: Modi significandi sequuntur modos 
intelligendi, et modi intelligendi sequuntur modos essendi; huic igitur diversitati modorum 
intelligendi, qua intelliguntur diversa attributa divina, diversi modi per diversa nomina 
significata, aut respondet aliquid in re, aut nihil; si nihil, tunc talia sunt figmenta ipsius 
intellectus, si aliquid, cum non possint hoc esse diversae res absolutae, quia tales non sunt in 
divinis, ergo erunt diversi modi absoluti reales. Et addit ille doctor dicens: Attributa itaque 
divina distinguuntur et secundum modos intelligendi, et secundum modos essendi, et eorum 
distinctio recte etiam potest dici realis propter diversos modos realitatis et intellectualitatis. Istos 
tamen diversos modos essentia divina continet unitissime, sicut diversitas linearum, quasi in 
suo principio vel termino in centro indivisibili continetur, et sicut omnis varietas numerorum 
unitissime et indivisibiliter tanquam in sua origine continetur in unitate. Et paucis interpositis 
subdit, quod si nullus intellectus intelligeret attributorum distinctionem, nihilominus esset haec 
distinctio modorum essendi in ipsa re, quae Deus est; non enim quia intelligitur ideo est ibi, sed 
quia est ibi, ideo vere intelligitur. Et addit quod distinctio attributorum nec dependet ex 
comparatione eorum ad creaturas, nec ex comparatione eorum ad intra inter se, quia non ex eo, 
quod comparantur distincta sunt, sed prius sunt, et intelliguntur distincta et consequenter 
comparabilia, vel ad extra, vel ad intra. SED ILLA NON teneo quia, ut mihi videtur, impossibile 
est aliqua absoluta, quae formaliter sunt in aliquot quocunque, differre realiter sine 
compositione reali derogante summae simplicitati. Sed ille expresse dicit, quod distinctio 
illorum attributorum, quae appellat modos absolutos communes tribus personis, est aliquo 
modo realis, et praeter omnem actum intellectus, ergo aliquo modo in divinis erit realis 
compositio, quantum enim ponitur absolutorum distinctio, tantum ponetur in eo, in quo distincta 
sunt compositio. Etiam ille doctor in eadem quaestione paucis interpositis post praedicta videtur 
sibi evidenter contradicere, dicit enim sic: Sunt igitur hi modi absoluti, quia significant 
perfectionem aliquam, sunt autem respectivi: quia propter unitatem rei, in qua fundantur, non 
accipitur eorum distinctio, nisi ex comparatione rei ad seipsam, ita quod comparatio rei ad 
seipsam causat distinctionem, et hanc distinctionem in aliquibus consequitur aliquis respectus. 
Illa verba praecedentibus, ut mihi videtur, manifeste contradicunt. Dicta igitur praecedentia 
inquantum sine probatione assumuntur omnia nego et respondebo ad illam unam rationem, et 
duas similitudines, quas adduxit. AD RATIONEM igitur dico, quod distincti modi intelligendi 
praesupponunt distinctos modos essendi in ipsa re intellecta, si talis res vero intellectu 
intelligitur esse distincta in se absque omni comparatione ad ea, quae realiter distinguuntur. Si 



	 8	

autem vero intellectu distinctio talis rei non apprehenditur, nisi in comparatione ad aliqua 
realiter distincta; tunc non oportet propter diversitatem modorum intelligendi in illa re esse 
diversitatem modorum essendi sed sufficit, quod talis diversitas modorum essendi sit in rebus 
illis, ad quarum comparationem distinctio apprehenditur in illa re simplicissima. 
SIMILITUDINES etiam, quas iste doctor adducit non sunt ad propositum, quia lineae non sunt 
formaliter in centro secundum totam suam entitatem, nec numeri sunt formaliter in unitate. Si 
enim lineae secundum totam suam entitatem essent in puncto centri, impossibile est eas ab 
invicem distingui. Et dato per impossibile, quod distinguerentur, necesse esset ipsum centrum 
distingui et esse compositum. Et eodem modo dico de unitate respectu numerorum. Sed isti 
modi absoluti, sive divina attributa sunt in divina essentia formaliter secundum totam suam 
entitatem, ideo non possunt distingui intrinsece absque omni comparatione intellectus, nisi 
divina essentia ponatur realiter esse composita. AD ARGUMENTUM principale dicendum, 
quod formae dicuntur actu esse in primo motore, non tamen sunt in eo distinctae, quia creatura 
in creatore non est aliud, quam ipsa creatrix essentia divina. 

	


