[141]

Postremae particulae huius distinctionis brevis ac dilucida subdivisio, in qua quidem Magister
simplicitatem divinae essentiae, per respectum ad creaturas, conatur patefacere.

CREATURA QUOQUE etc. Hic magister ostendit divinae essentiae simplicitatem respectu
creaturae spiritualis, quae est anima rationalis, et dividitur in duas partes, quia primo ostendit
animam rationalem esse compositam, et in se aliquo modo esse multiplicem et mutabilem.
Secundo e contra concludit divinam essentiam totaliter esse simplicem. Secunda ibi, Deus vero,
et sic etc. Prima in duas, quia primo ostendit quomodo anima respectu corporis quandoque
apparet simplex. Secundo ostendit quod non obstante illa apparentia ipsa rationalis anima vere
est composita. Secunda ibi, sed tamen nec etc. Tunc sequitur illa pars, Hic diligenter etc., in
qua magister declarat divinae essentiae simplicitatem per comparationem ad intra, et dividitur
in duas partes, quia primo ostendit divinae essentiae simplicitatem in ordine ad divina attributa.
Secundo facit hoc idem in ordine ad divinas proprietates. Secunda pars ibi, huius autem
essentiae. Circa istum textum quaero.

Quaestio II
An anima intellectiva sit tota in toto et tota in qualibet parte?

Demum nobis patefit ex hoc quaesito, rationalem animam nulla ratione ad corporis extensionem
extendi posse, licet quaelibet alia realis forma ea non gaudeat dignitate; quo fit, cum ipsa solum
indivisibilis persistat, totum perficit organicum corpus, ut ne ulla quidem pars eius subterfugiat
perfectionem.

UTRUM ANIMA INTELLECTIVA sit tota in toto corpore, et tota in qualibet parte corporis?
Et videtur quod non, quia impossibile est unum et idem simul, et semel moveri contrariis
motibus. Sed si anima esset tota in qualibet parte corporis, quod vivificat, ipsa simul et eodem
tempore ad motum unius partis moveretur sursum, et ad motum alterius partis moveretur
deorsum, ergo etc. IN CONTRARIUM EST Beatus Augustinus qui 6. De Trinitate ait, quod
anima simplicior est corpore, quia non mole diffunditur per spatium loci, sed in unoquoque
corpore, et in uno toto tota anima, et in qualibet parte eius tota est. Hic quattuor faciam. Primo
inquiram utrum anima rationalis sit extensa extensione corporis, quod informat. Secundo dato
quod non, utrum quaelibet forma corporis praeter animam rationale sit extensa? Tertio
respondebo ad id, quod quaestio quaerit. Et quarto contra veritatem tertiae conclusionis
assignabo aliquas instantias et ipsis respondebo.

QUANTUM AD PRIMUM, utrum anima rationalis sit extensa extensione corporis, quod
informat, dico quod non, quia omne quod extenditur extensionem corporis hoc dividitur
divisione corporis; sed anima rationalis non dividitur divisione corporis, quia omne quod
naturaliter dividitur ad divisionem alicuius hoc etiam corrumpitur ad corruptionem eius; anima
autem rationalis est penitus incorruptibilis.

Praeterea, tunc cognitio intellectiva non excederet cognitionem sensitivam, quia species
intelligibilis reciperetur in anima extensa, et per consequens esset extensa, propter quod non
posset ducere nisi in cognitionem rei particularis, ad quam naturaliter potest pertingere virtus
sensitiva. SED HAS RATIONES quidam infringunt instantias assignando. AD PRIMUM enim
dicunt quod non sequitur, dividitur, ergo corrumpitur, quia dato quod caelum divideretur, adhuc
tamen quaelibet pars caeli maneret incorrupta. AD SECUNDUM dicunt quod sicut caliditas



recepta in lacte albo non est alba, eo quod albedo non sit sibi ratio recipiendi caliditatem; sic
dato, quod species recipiatur in anima extensa, ipsa tamen non erit extensa; quia quantitas sive
extensio non est ipsi animae ratio recipiendi huiusmodi speciem. SECUNDO dicunt ad idem;
dato quod anima sit extensa, non tamen oportet quod intellectus, qui est immediate locus
specierum, ut patet 3. De anima, sit extensus. Sicut enim anima secundum suam essentiam est
actus corporis, et tamen intellectus cum sit potentia immaterialis non est actus corporis, sic dato
quod anima sit extensa non oportet intellectum esse extensum. TERTIO dicunt, dato quod
species sit extensa, adhuc poterit representare ipsum universale, quia esse singulare, directius
opponitur ipsi universali, quam esse quantum, vel extensum, et tamen non obstante, quod
species sit singularis, qua recipitur in intellectu, qui est res singularis; tamen ducit in
cognitionem ipsius universalis, sic etc. RESPONDEO ad instantiam primam, quod dato quod
caelum esset divisibile naturaliter, tunc totum caelum esset corruptibile, et omnes suae partes
essent corruptibiles. Sed dato quod caelum remaneat in eadem dispositione, in qua nunc est, et
tamen miraculose per Dei omnipotentiam dividatur, tunc nihil arguitur ad praesens propositum,
quia loquimur de divisione naturali. Item concessa similitudine, tunc ex hac conclusione sive
instantia sequitur quod una anima rationalis per naturalem divisionem fiat plures animae
rationales. Nam si divideretur, et tamen partes manerent incorruptae sicut partes caeli divisi,
tunc quaelibet pars animae fieret tota anima, aut totaliter frustra permaneret. Hoc enim
communiter videmus in omnibus formis, quarum partes manent facta divisione totius, quod
quaelibet pars fit tota forma, et dat esse totale. Illud autem haereticum est dicere de anima
rationali, quae a solo Deo creatur. ITEM PRIMUM, quod dicunt ad secundam rationem non
valet, quia principalis ratio eorum, qua probant animam humanam, sive rationalem esse
extensam est, quia recipitur in extenso, et tamen planum est, quod extensio non est ratio
recipiendi ipsam animam in materia, cum hyle sit proprium subiectum generationis, ut dicitur
1. De generatione. Sic si ratio tua aliquid valet, contra te optime concluditur, quod si species
intelligibilis recipitur in extenso, ipsa erit extensa, quamvis extensio non sit ratio, qua recipitur
talis species. ET PER IDEM patet quod secunda instantia non valet, quia intellectus esset
extensus, si essentia animae, in qua fundatur esset extensa secundum rationem praedictam. Et
quod additur, quod intellectus est virtus immaterialis, dico quod intellectus suam
immaterialitatem habet ab immaterialitate ipsius animae rationalis, in qua sicut in proprio [142]
subiecto immediate fundatur; cum igitur propter quod unumquodque tale, et ipsum magis; si
intellectus ratione talis immaterialitatis non est extensus, nec essentia animae erit extensa. NEC
TERTIA instantia valet, quia non qualibet singularitas impedit representationem ipsius
universalis, sed talis singularitas, puta situalis et extensa, talis enim singularitas implicat
conditiones individuationis, puta hic et nunc a quibus abstrahit ipsum universale. Praeterea,
primam conclusionem probo tertio sic. Nulla forma super seipsam conversiva est partibilis, vel
extensa; quia sicut ait Proclus 15. propositione, omne ad se conversivum est incorporeum. Et
in Commento eiusdem propositionis dicitur sic: Non enim totum toti copulatur partibile per
partium separationem aliis alibi iacentibus, nullum ergo partibile aptum natum est ad seipsum
converti, ut totum convertatur ad totum. Si quid ergo ad seipsum est conversivum, et
incorporeum est, et impartibile. Sed idem Proclus, propositione 146 ait, quod anima intellectiva
super seipsam est conversiva, ergo ipsa non poterit esse extensa. Praeterea, forma, quae non
dependet a materia, non extenditur extensione materiae; quia eo ipso, quod non dependet ab ea,
non oportet quod ipsam consequatur extensio, vel alia accidentia, quae per se materiam
consequuntur; sed anima rationalis non dependet a materia, cum possit esse naturaliter a materia
separata, etiam quia in materia existens sibi competit talis actio, in qua omne materiale
transcendit. Praeterea, forma, quae est essentialiter et formaliter spiritualis, non potest esse
extensa, quia spirituale, cum sit totum simul, non potest habere partem extra partem, sed anima
intellectiva est essentialiter et formaliter spiritualis, ergo etc. SED OPPOSITUM istius
conclusionis, quidam probant sic. Omne illud, quod est subiectum quantitatis, necessario est



extensum, quia omne subiectum afficitur suo accidente, sed anima rationalis, sicut et quaelibet
alia forma substantialis, est subiectum quantitatis, quia vel totum compositum, secundum quod
totum est subiectum quantitatis, et sic habetur propositum, quia utraque pars compositi erit
subiectum quantitatis, vel totum dicitur esse subiectum secundum alteram sui partem, haec pars
non poterit esse materia, ergo erit forma. Quod autem non possit esse materia, hoc probant
quintupliciter. Primo sic, si materia reciperet quantitatem secundum se, et non mediante forma
substantiali, tunc materia prius haberet esse alterius generis, puta esse quantum, quod est de
genere quantitatis, quam esse proprii generis, puta esse substantiale, quod habere non potest
nisi prachabita forma substantiali; cum igitur hoc sit impossibile, oportet quod material
subiiciatur quantitati mediante forma substantiali, sicut corpus subiicitur colori mediante
superficie. 2. Secundo sic: quantitas, sicut et quodlibet aliud accidens requirit subiectum
existens in actu simpliciter, in potentia tamen ad actum secundum quid, sed cuilibet supposito
praedicamenti substantiae illa magis competunt ratione formae, quam ratione materiae. 3.
Tertio sic. Effectus communis aliquibus requirit causam communem in eis communiter
reperibilem, sed quantitas reperitur communiter in inferioribus corporibus et caelestibus; cum
igitur in caelo non sit materia, oportet quod quantitas tam istis, quam illis insit ratione formae.
4. Quarto sic: substantia prima est subiectum omnium accidentium, ut patet in libro
Praedicamentorum. Sed materia cum forma est substantia prima, propter quod dicitur 1.
Physicorum, quod materia cum forma est causa omnium accidentium, quae fiunt in ea, sicut
mater. 5. Quinto sic: idem est subiectum dimensionum terminatarum et internatarum, sed
materia non est subiectum dimensionum terminatarum, nisi per formam, quia suppositum non
habet esse terminatum, nisi per formam, ergo nec interminatarum. Praeterea, omne quod
informat subiectum quantum, et extensum, quia omne, quod recipitur ad modum rei recipientis
recipitur, etiam quia oportet esse conformitatem inter perfectionem et perfectibile. Sed dato
quod anima rationalis non esset subiectum quantitatis, tunc oportet necessario quod ipsa
reciperetur in materia quanta, et informando eam coaptaret se cuilibet parti eius, ergo necessario
esset extensa. Practerea, si alicui manco tribueretur a Deo miraculose una manus, aut huiusmodi
manus animabitur per animam de novo creatam, et sic unus homo haberet duas animas eiusdem
rationis, quod est inconveniens. Aut anima praeexistens movebit ad illam partem de novo
creatam derelinquens aliam partem, quam primo informabat, et tunc illa pars moreretur et fieret
inanimata, quod similiter est inconveniens; aut manens in prima parte extendet se ad partem de
novo creatam, et tunc habetur intentum, scilicet quod vere sit extensa. SED ILLA NON
concludunt, quia omne extensum quantitate naturali, quae est de sphaera activorum et
passivorum, etsi unum est actu, est tamen multa potentia, si ex sua divisione non corrumpitur.
Et dico notanter quantitate naturali de sphaera activorum et passivorum, ad removendum
instantiam de caelo, quod quamvis sit extensum, sic tamen est unum in actu, quod non est multa
in potentia. Dixi etiam si ex sua divisione non corrumpitur, ad removendum instantiam, quae
posset fieri de forma equi et ceteris consimilibus, quae si dividuntur corrumpuntur. Sed si anima
humana esset extensa, hoc non fieret per quantitatem caelestem, sed per quantitatem existentem
in sphaera activorum et passivorum, et ipsa secundum fidem est incorruptibilis, ergo quamvis
anima Socratis esset una actu, ipsa tamen esset multa in potentia. AD PRIMUM dico ad
minorem quod anima non est subiectum quantitatis, ita quod recipiat in se quantitatem
subiective. Propter probationes autem sciendum, quod totum dicitur extensum ratione utriusque
partis, aliter tamen, et aliter. Dicitur enim extensum ratione materiae, eo quod materia suscipiat
quantitatem; ipsa enim est ratio susceptiva quantitatis, forma vero est ratio suscipiendi
quantitatem, eo quod necessitet materiam ad habendam quantitatem, et ceterea accidentia, sine
quibus ipsa anima in huiusmodi materia non potest conservari. Non tamen est simile de anima
et superficie, licet pro simili ab istis accipiatur, quia superficies sic est corpori ratio suscipiendi
colores, quod etiam in se est ratio susceptiva eorundem colorum, propter quod etiam separata a
corpore adhuc informatur colore, ut patet in sacramento altaris. Anima vero intellectiva sic est



corpori humano ratio recipiendi quantitatem, et cetera accidentia corporea, quod tamen non
recipit in se huiusmodi accidentia, alias anima rationalis a corpore separata maneret extensa,
sicut superficies separata manet colorata. Potest igitur dici compositum extensum ratione
formae humanae, quia compositum ratione talis formae exigit in materia quantitatem. Et sic
etiam intelligendum est illud philosophi 1. Physicorum. Materia subiecta cum forma est causa
omnium accidentium, quae fiunt in ea. Et per hoc patet ad alias probationes. Assumitur tamen
in tertia probatione falsum; quia in caelo est materia proprie dicta, ut patebit in 2. libro,
distinctione 12. Ibi enim hanc materiam tractare intendo. Ad secundam rationem dicendum
quod minor est falsa, quia anima prius naturaliter informat essentiam materiae, quamvis in
eodem instanti materia recipiat quantitatem, cuius receptionis ratio est ipsa forma, modo quo
iam dictum est. DICES FORTE, cum anima informat materiam quantam, oportet quod coaptet
se partibus materiae quantae, alias non esset proportio perfectionis ad perfectibile. DICO
QUOD sic coaptat se, quod est tota in toto, et tota in qualibet parte, sicut patebit in tertia
conclusione, et hoc sufficit ad salvandum huiusmodi proportionem. Non enim oportet, [143]
quod anima rationalis sequatur in omnibus leges materiae, modo ceterarum formarum, cum ipsa
sit immaterialis et incorruptibilis, nec educatur de potentia materiae, et in hoc differt ab aliis
formis materiam informatibus. Ad tertium dicendum quod, sicut cum aliqua caro acquiritur per
nutrimentum, tota anima incipit in ea esse, eo quod talis caro habet ordinem ad totum, et hoc fit
sine motu et extensione ipsius animae, sic et in tali manu miraculose creata anima inciperet esse
sine motu et extensione formali quadam praesentia, eo quod talis manus effecta esset pars illius
totius corporis, in cuius qualibet parte secundum sui naturam est tota anima rationalis, et ipsum
primo et per se informat, et per consequens quamlibet partem eius.

QUANTUM AD SECUNDUM principale, utrum quaelibet forma corporis praeter animam
rationalem sit extensa? Dico quod formae corporis, hoc est formae, quae sunt in corporibus,
sunt duplices. Quaedam enim sunt intentionales, et de his nihil ad praesens, quia in secundo
distinctione 13, cum determinabo de luce corporali, de eis aliquid dicam. Aliae sunt reales et
de his omnibus, quae sunt reales formae realiter materiam informantes, sive sint substantiales,
sive accidentales, praeter animam intellectivam, dico quod sunt vere quantae, vel per se, sicut
illae, quae sunt in praedicamento quantitatis, vel saltem per accidens, sicut aliae omnes formae
corporales, quae si accidentales sunt, fundantur in materia mediante quantitate, et per
consequens quaedam modum quantitativum fortiuntur per coniunctionem earum cum materia
quanta. Si vero substantiales sunt, tunc recipient quantitatem, sicut et ipsa materia, cum ita
possint esse ratio recipiendi quantitatem ipsi materiae quod etiam possunt esse ratio receptiva,
et in se recipere quantitatem. Sed quia praesens quaestio mota fuit non de quacunque forma,
sed de substantiali, nec de quacunque quantitate, sed solum de extensiva, quae magis proprie
videtur esse continua, ideo praedictos terminos ad propositum restringendo, dico quod omnis
forma substantialis est extensa praeter animam intellectivam. 1. Quia omnis forma, quae vere
dividitur divisione quantitatis continue, vere extenditur extensione quantitatis continue. Sed
omnis forma substantialis in sphaera activorum et passivorum vere dividitur divisione
quantitatis continuae, ergo etc. Maior est nota; etiam minor patet de aliquibus, puta de formis
elementorum. Divisa enim quantitate ipsius aquae, dividitur ipsa aqua, et per consequens
dividitur etiam forma substantialis aquae, alias per ipsam divisionem generaretur, quod est
derisorium dicere. Et eodem modo patet de formis mixtorum in vegetabilibus, quia partes
decisae a suis totis, retinent animam vegetativam. Patet etiam in animalibus annulosis, quorum
partes etiam decisae vivunt. Sed quia dubia aliquibus specialiter videtur illa minor in animalibus
perfectis, ideo probo eam sic: illa forma, quae corrumpitur ex divisione quantitatis alicuius
subiecti, vere dividitur ex divisione huiusmodi quantitatis, sed anima vere corrumpitur ex
continua et multiplicata divisione quantitatis, cuiuscunque perfecti animalis, ergo vere
dividitur. Minor est nota ad sensum. Maior etiam satis patet, quia non apparet quare per talem



divisionem corrumperetur, nisi per huiusmodi divisionem forma attingeretur. 2. Praeterea,
forma quae sic educitur de potentia materiae vel de materia, quod tota educitur de tota, et pars
de parte, vere extenditur extensione subiecti, sed omnis forma substantialis in sphaera
activorum et passivorum praeter animam rationalem est huiusmodi, ergo etc. ISTA EST RATIO
doctoris nostri, et impugnatur sic: forma substantialis naturaliter prius dat esse materiae, quam
ipsa quantitas ergo educitur de materia non quanta, et per consequens minor est falsa, quia nec
forma nec materia habet partes, nisi per quantitatem. AD HOC DOCTOR iuxta principia sua
de facili potest respondere, quia ipse cum Commentatore tenet quod materia nunquam totaliter
separatur a quantitate, et ideo secundum eum in nullo priori, forma substantialis informat
materiam non quantam. Sed dato quod priori subiecto corrupto in puncto generationis omnia
accidentia corrumpantur corruptione subiecti, sicut ego magis credo, tunc quamvis instantia sit
multum apparens, tamen potest dici quod adhuc partes formae dicuntur eductae de partibus
materiae, quia nulla mora intercipitur nec temporis, nec instans, inter corruptionem et ipsam
generationem, quia ergo nec tempore, nec instanti, materia fuit sine forma substantiali, nec
etiam sine quantitate, ergo etc. Vel dicendum, quod ante prioris subiecti corruptionem tota
materia disponebatur ad hoc, quod tota forma de ipsa educeretur et pars materiae disponebatur,
ut pars formae de ipsa educeretur, ideo forma sic educta vere erit extensa; quia vere erit educta
tota forma de tota materia, et pars de parte. FORTE ITERUM dices, si nullum intervallum est
inter generationem et corruptionem, nec temporis, nec instantis, tunc generatio et corruptio
erunt in eodem instanti. DOCTOR noster negaret consequentiam, quia ut patet in scripto suo
super 8. Physicorum, ipse vult, quod ultimum temporis correspondet corruptioni. Sed instans,
ad quod immediate tale tempus copulatur, correspondet generationi tanquam dignius digniori,
modo inter tale tempus et huiusmodi instans nullum cadit medium. Sed quia corruptio est acque
instantanea sicut generatio, non video quod tempus quantumlibet ultimum, vel brevissimum,
possit corruptioni correspondere, ideo concedo consequentiam ad praesens, nec reputo
consequens esse impossibile. SED IMPOSSIBILITAS forte probatur mihi sic. Termini
incompossibiles non possunt esse simul in eodem instanti, generatio et corruptio sunt termini
incompossibiles. RESPONDEO, quod generatio et corruptio possunt capi dupliciter. Uno modo
respectu unius et eiusdem rei, et sunt incompossibiles, natura enim rei non patitur, quod in
eodem instanti, quo ignis generatur, in eodem instanti idem ignis corrumpatur. Alio modo
respectu alterius et alterius rei, et sic sunt compossibiles naturaliter, quia nullam ad invicem
habent repugnantiam. Cum igitur generatio, de qua loquimur, et corruptio non sint respectu
eiusdem rei, ergo minor fuit falsa. Sicut enim motus augmenti, et motus alterationis simul sunt
in eodem subiecto, eadem enim res simul potest augeri et calefieri, eo quod illi duo motus
nullam habent ad invicem repugnantiam, sic in eadem materia simul potest esse corruptio aeris
et generatio ignis, vel econverso, eo quod tales mutationes sumptae respectu diversorum
terminorum nullam habent ad invicem repugnantiam. Necesse enim est, quod sint in eodem
instanti generatio et corruptio isto modo sumptae, quia natura non generat unum, nisi
corrumpendo alterum, ideo expulsio unius formae et introductio alterius oportet quod simul
sint, sicut enim cum clavus clavo expellitur, simul cum unus impellitur alter expellitur, sic etc.
SED CONTRA conclusionem in se sunt duae opiniones. Una antiqua, quod nulla forma
substantialis sit extensa, quia omne quod extenditur, aut extenditur secundum se, et sic sola
quantitas est extensa, aut extenditur ex eo quod recipitur in extenso, sic albedo est extensa, sed
forma substantialis primo modo non extenditur, cum non sit quantitas, nec secundo modo, cum
recipiatur immediate in nuda materia. SED ILLA opinio sensui contradicit, quia nulla
generatione facta ipsius aquae, una aqua dividitur in duas partes aquae, quae ab invicem
deportantur utraque parte manente aqua, quod esse non posset nisi forma substantialis aquae
fuisset extensa. RATIO ETIAM procedit ab insufficienti divisione, quia si esset sufficiens, tunc
materia nunquam posset extendi, quia ipsa nec est [ 144] quantitas, nec recipitur in quanto, cum
ipsa sit omnium receptiva, et in nullo possit recipi. Non igitur solum aliquid extenditur eo, quod



secundum se sit quantum, vel quia recipitur in quanto, sed etiam quia ipsum recipit in se
quantitatem sicut materia, vel quia educitur de quanto, sicut forma substantialis, praeter animam
intellectivam. SECUNDA est opinio, quod nulla forma animatorum est extensa. Quod probatur
primo sic: quia forma non aequaliter respiciens totum et partem, non est extensa. Sed nulla
forma animatorum aequaliter respicit totum et partes, quamvis enim quaelibet pars ignis aeque
vere dicatur ignis, sicut totus ignis, tamen quaelibet pars animalis non dicitur animal, ergo nulla
forma animatorum extensa. 2. Praeterea, forma requirens partes diversarum rationum, non
poterit esse quanta, quia de ratione quanti, ut quantum est, est, quod habeat partes eiusdem
rationis, sed omnis forma animatorum requirit partes diversarum rationum, igitur etc. 3.
Praeterea, forma non habens easdem operationes in toto et in singulis partibus, non est quanta,
formae animatorum non habent easdem operationes in toto et in singulis partibus, ergo etc. SED
NEC ista opinio videtur esse vera, quia ad sensum videmus quod plantae et quaedam animalia
decisa vivunt, tanquam in his anima existente actu quidem una potentia vero plures, ut dicitur
2. De anima. Illud autem non contingeret, nisi forma substantialis in illis esset extensa. AD
RATIONES dicendum, quod si forma educitur de potentia materiae et dividitur divisione
materiae, tunc necessario oportet quod extendatur extensione materiae, non obstante inaequali
denominatione quo ad primam rationem, nec partium diversitate quo ad secundam, nec varietate
operationum quo ad tertiam rationem. Si enim prima ratio concluderet, tunc forma circuli non
esset extensa, quia non aequaliter denominat totum et partem, nec aequaliter omnes partes. Non
enim quaelibet pars circuli est circulus, nec quaelibet pars circuli est semicirculus. Si secunda
concluderet, tunc forma caeli non esset extensa, cum partes suae sint diversarum rationum, ut
patet ex varietate causatorum. Aliquae enim parte caeli sunt causa frigoris, aliquae vero caloris.
Et similiter de forma domus, et de multis aliis. Si tertia concluderet, tunc forma grani tritici non
esset extensa, quia planum est quod in cuspide est alterius operationis, quam in alia sui parte.
Experientia enim docuit quod formicae quadam naturali industria grana quae comportant
corrodunt in cuspide, ne germinent.

QUANTUM AD TERTIUM principale dico quod anima humana est tota in toto corpore, et tota
in qualibet eius parte. Quia illa forma, quae indivisibilis permanens, informat totum et
quamlibet eius partem, illa est tota in toto, et tota in qualibet eius parte. Sed anima intellectiva
est huiusmodi, ut patet ex praecedentibus, igitur etc. 2. Item, Beatus. Augustinus in Sermone
de imagine illud expresse ponit, et 6. De trinitate.

SED CONTRA HANC VERITATEM quidam argunt multipliciter.' 2. Primo sic. Si tota anima
esset in una parte, tunc nihil ipsius animae esset in alia parte, et consequentia probatur, quia
totum est, extra quod nihil est. 2. Praeterea, abscisa manu ab humano corpore, si tota anima
esset in illa manu, tunc aut tota corrumperetur, aut maneret in illa manu, aut iret ad aliud corpus,
aut rediret ad corpus, a quo abscinditur. Non primo modo, cum sit incorruptibilis et tota
remaneat in residuo corpore. Nec secundo modo, quia tunc manus illa separata viveret. Nec
tertio modo, quia tunc una anima vivificaret duo corpora. Nec quarto modo, quia nihil movetur
ad illud, in quo perfecte est, sed anima perfecte manet in corpore residuo, non obstante manus
abscisione, ergo non fuit tota anima in praedicta manu. 3. Praeterea, cum partes corporis sint
infinitae, idem creatum indivisibile esset in infinitis partibus, quod est impossibile, ergo etc. 4.
Praeterea, illi datur esse actuale, in quo est tota anima, si ergo tota anima esset in qualibet parte,
quaelibet pars haberet esse actuale, quod est contra rationem partis, ut pars est, quia secundum
philosophum partes sunt potentia in toto. 5. Praeterea, id quod est in aliquo ita modico, quod
non potest esse in minori, non est indivisibile, nec per consequens potest esse totum in qualibet
parte eius, in quo est. Sed anima humana poterit informare ita modicum corpus, quod non posset

'Ger. Carmelita, et quidam alii.



minus informare, ergo etc. Maior patet, quia receptivum eius, quod est indivisibile, nunquam
potest esse nimis modicum. Minor etiam patet 2. De anima®, ubi dicitur, quod omnium natura
constantium certa est mensura magnitudinis. 6. Praeterea, anima sensitiva hominis non est tota
in qualibet eius parte, ergo nec intellectiva. Antecedens supponitur esse notum. Consequentia
probatur, quia quae sunt idem realiter, illud, quod convenit uni, et alteri. Sed sensitiva et
intellectiva sunt idem in homine realiter, cum in homine sit tantum una forma substantialis. 7.
Praeterea, si anima humana esset tota in toto corpore, et tota in qualibet eius parte, tunc omnes
potentiae animae erunt in qualibet parte corporis, quia ubicunque est subiectum, ibi necessario
sunt naturales proprietates subiecti, sed potentiae animae sunt suae proprietates naturales. 8.
Item posset aliquis dicere quod haec conclusio contradicit primae, quia anima hic appellatur
tota, cum ergo ratio totius sumatur in ordine ad partes, nec possit aliquid esse totum, quod
nullam partem habet, videtur quod haec conclusio destruat primam, in qua dicebatur quod est
indivisibilis et penitus inextensa. 9. Praeterea, omne totum est maius sua parte, sed anima non
potest dici maior aliqua parte, cum nullam habeat, iuxta positionem primae conclusionis, ergo
idem, quod prius. 10. Praeterea, sicut quod est hic, non est alibi; sic quod est secundum se totum
in aliquo determinato situ, nihil sui poterit esse alibi, seu in alio situ, sed manus hominis denotat
alium situm a pede, igitur si tota anima est in manu, nihil sui erit in pede, ideo etc. SED ISTA
SOPHISMATA non concludunt. Ad primum dicendum quod animam esse totam in aliquo
potest intelligi dupliciter. Uno modo sicut in proprio perfectibili. Alio modo sicut in eo, quod
ordinem habet ad proprium perfectibile. Primo modo ubicunque est tota anima extra illud, nihil
est ipsius animae: quia ut sic totum corpus humanum respondet ipsi animae tanquam suum
proprium, et per se perfectibile. Secundo modo tota anima potest esse in aliquo, et tamen ipsa
tota potest esse extra illud, ut sic enim tota anima est in qualibet parte, et tamen a nulla parte
determinatur ipsa anima ad esse tantummodo in illa parte, cum sit per accidens in ea. Ad
secundum dico, quod secundum eandem formam argumenti eadem difficultas sequitur contra
te, qui dicis animam esse extensam, quia quaero de parte animae quae est in manu dum
abscinditur, aut illa pars animae corrumpitur, et sic tota anima illa esset corruptibilis, quia aequa
ratione aliae partes per huiusmodi divisiones essent corruptibiles, quia omne totum est
corruptibile, cuius quaelibet pars est corruptibilis. Aut revertitur ad corpus, tunc duae partes
formae eiusdem rationis informarent idem, sive eandem partem perfectibilis. Dico ergo ad
formam argumenti, quod anima per se est in toto corpore, in nulla autem parte est nisi
inquantum illa pars habet ordinem ad totum. Si ergo aliqua pars nunc habens ordinem ad totum,
postea decidit a tali ordine, sive per abscisionem, sive per arefactionem, sive per quamcunque
aliam viam hoc fiat, tunc anima desinit esse in tali parte, non per motum, vel mutationem sui,
sed per mutationem illius partis. Ad tertium dicendum, quod quamvis partes mathematicae
sumptae sint infinitae, tamen [145] partes naturales corporis humani finitae sunt, quia est dare
minimam carnem, ut patet I. Physicorum.’ Posset igitur dici, quod partes habentes ordinem ad
totum naturale sunt partes naturales, et in illarum qualibet parte est tota anima, et cum non sit
in parte nisi ut habet ordinem ad totum naturale, non oportet eam esse in qualibet parte
mathematica distincte, quia nec illae partes distincte signari possunt secundum tota earum
multitudinem. Posset etiam dici quod non est inconveniens aliquod creatum simul esse in
infinitis, quae in potentia tantum sunt et non actu. Ad quartum dicendum quod illi datur esse
actuale, in quo est ipsa tota anima per se, et tanquam in proprio perfectibili, non autem illi, in
quo est tota anima per accidens, puta ut ordinem habet ad suum proprium perfectibile. Primo
modo anima est in toto corpore organico physico, ut patet 2. De anima. Secundo modo est in
parte. Ad quintum dicendum, quod maior est vera de eo, quod est in aliquo, secundum
commensurationem localem, non autem de eo, quod est in aliquo secundum proportionem
formalem, sive perfectionalem. Sic enim anima rationalis quamvis non sit qualis, seu

Tex. ¢. 41
3Tex. c. 36



accidentalis, sed substantialis forma, requirit tamen debitas qualitates suum susceptibile
disponentes, sic quamvis non sit quanta, requirit tamen debitam quantitatem in suo perfectibili,
cum omnium natura constantium sit debita mensura magnitudinis et augmenti, ut dicitur 2. De
anima.* Ad sextum dicendum, quod anima sensitiva in homine potest sumi pro essentia animae,
et sic est idem, quod intellectiva, et ut sic, non extenditur. Alio modo sumitur pro potentia
sensitive, et sic extenditur extensione organi, in quo fundatur subiective. Ad septimum
dicendum quod consequentia est falsa, loquendo de potentiis sensitivis quia illae non sunt in
anima sicut in subiecto, seu subiective, sed solum sicut in radice, in organis autem fundantur
subiective. De intellectu autem et voluntate potest dici quod mediante essentia animae, in qua
immediate fundantur, sunt in toto corpore humano et in qualibet parte corporis, ut habet
ordinem ad totum. Ad octavum dicendum quod cum dicitur tota anima, ly ‘tota’, quantum ad
praesens spectat, potest intelligi dupliciter. Uno modo de toto integrali composito ex partibus
quantitativis. Alio modo de toto virtuali composito ex partibus potestativis. Primo modo, non
potest dici anima humana in aliquo esse tota positive, cum nullas habeat partes quantitativas,
sed privative, puta tota anima dicitur esse in aliquo, quia nihil est ipsius animae, quod non sit
in eo. Sicut etiam Deus dicitur esse totus in aliquo, quamvis nullas habeat partes quantitativas.
Secundo modo anima potest dici totum positive, et potest dici tota in aliquo inquantum nulla
potentiarum immediate in ea fundatarum excluditur ab illo. Ad nonum dicendum, quod ut anima
habet partes positive, sic est maior qualibet sua parte, et quia tales partes habet virtuales, bene
sequitur, quod anima sit maioris virtutis, quam quaecunque sua potentia per se sumpta. Ad
decimum patet per ea, quae dicta sunt ad primum et ad octavum. Potest etiam dici, quod aliquid
esse in determinato situ potest intelligi dupliciter. Uno modo situaliter, ita quod commensuretur
loco illius situs. Alio modo non situaliter et isto secundo modo maior est falsa, nam totum
corpus Christi est in hoc determinato situ, puta in hoc altari. Attamen quia non est ibi situaliter,
ideo non obstante, quod sit in isto altari, etiam est in pluribus aliis locis. Sic anima intellectiva
sive rationalis in nulla parte corporis est situaliter, ergo non obstante, quod tota sit in una parte,
sibi non repugnat simul esse in aliis partibus. FORTE DICETUR, quod anima etiam in toto
corpore, quod per se informat, non est situaliter, ergo secundum istam responsionem simul esse
posset in pluribus corporibus. RESPONDEO, quod quamvis anima non sit in toto corpore
situaliter et circumscriptive, tamen est in toto diffinitive et determinative. Propter quod, dum
est in isto corpore, non potest esse in alio, et hoc via naturae. Utrum autem aliqua per divinam
potentiam possit simul esse in pluribus corporibus, patebit Domino concedente in lectura quarti
libri. AD ARGUMENTUM principale in oppositum dicendum, quod non est inconveniens
unum, et idem moveri contrariis motibus dum movetur per accidens. FORTE DICES clavus
infixus navi movetur per accidens ad motum navis, et tamen impossibile est, quod simul
moveatur sursum et deorsum. RESPONDEO, quod aliquid potest dupliciter moveri per
accidens. Uno modo, quod sic movetur per accidens, quod tamen motus formaliter ipsum
attingit, et in ipso recipitur subiective, et sic unum, et idem quamvis moveatur per accidens,
tamen non potest naturaliter simul moveri contrariis motibus, quia tunc contraria simul
recipientur in eodem. Alio modo, quod ipsum sic movetur per accidens ad motum eorum, in
quibus est, quod tamen motus ipsum non attingit, nec subiective motus in ipso recipitur, et sic
unum et idem potest moveri contrariis motibus simul et semel. Unde si duae lineae copulatae
ad eundem punctum possent taliter disponi, quod una moveretur altera quiescente, idem punctus
posset dici moveri ad motum unius, et quiescere ad quietem alterius sine aliqua repugnantia, €o
quod motus non reciperetur in se subiective. Et eodem modo de motibus contrariis, si una
linearum moveretur sursum, et alia deorsum. Cum ergo clavus infixus navi recipiat in se motum
subiective, et non anima, ideo non est simile de clavo et de anima. Vel posset dici quod, sicut
anima non est in parte, nisi in ordine ad totum, sic non movetur per accidens ad motum partis,

“Tex. c. 41



sed ad motum totius. Cum igitur totum non possit simul moveri contrariis motibus, ergo nec
anima. Illa est solutio doctoris nostri, et eam possum exemplo declarare. Planum est enim quod
locus formaliter sumptus, nec movetur per se, nec per accidens, quamvis locus materialiter
sumptus moveatur per accidens, ut patet 4. Physicorum, cuius non possumus aliam causam
assignare, nisi quod locus formaliter sumptus non fundatur in corpore ambiente simpliciter et
absolute, sed solum ut illud corpus habet ordinem ad universum, et ideo ad motum talis corporis
nec movetur per se, nec per accidens, universo non transmutato, locus vero materialiter
sumptus, puta ultima superficies corporis ambientis, quia absolute fundatur in tali corpore, ideo
movetur saltem per accidens ad motum talis corporis. Sic quia anima non est in parte, nisi
inquantum talis pars ordinem habet ad totum, ideo nec per se, nec per accidens movetur, nisi
moveatur totum. Et ut diximus quod unum et idem simul, et semel movetur motibus contrariis
per accidens secundo modo dictum, patet in corpore Christi, quod ut habet esse in sacramento
simul movetur sursum et deorsum, sicut quando unus sacerdos elevat corpus Christi, alter
sacerdos elevatum inferius reponit, sic anima dicitur moveri per accidens ad motum corporis,
quod informat, quod tamen subiective ipse motus non recipitur in ipsa anima, ipsa enim non
potest esse subiectum motus corporalis, cum ipsa sit indivisibilis, et motus continuus sit et
divisibilis.



