[150]
DISTINCTIO X

Secundae particulae tractatus de origine divinarum personarum resoluta divisio, et praesentis
distinctionis non inutilis subdivisio, in qua sermo de Spiritus Sancti processione inchoatur.

NUNC POST FILII etc. Postquam magister determinavit de filii in divinis generatione, hic
incipit determinare de Spiritus Sancti processione, et dividitur in duas partes, nam primo
determinat de Spiritus Sancti a patre et filio aeterna emanatione. Secundo de eiusdem Spiritus
Sancti temporali processione ibi. Praeterea diligenter etc. Prima in duas, quia primo determinat
de processione Spiritus Sancti secundum se, secondo determinat de ea comparative, puta
comparando Spiritus Sancti processionem ad filii generationem. Ibi, Item quaeritur. Prima in
duas, nam primo tractat magister de modo, quo Spiritus Sanctus procedit, secundo de principio
a quo procedit, ibi, Hic dicendum est etc. Prima in duas, nam primo tangit modum procedendi
ipsius Spiritus Sancti, secundo ostendit cur ipse solus nominator nomine communi ibi, Hic
notandum etc. Prima in duas, quia primo ostendit quod Spiritus Sanctus proprie dicitur amor,
et per consequens habetur quod per modum voluntatis procedit. Secundo, sanctorum
auctoritatibus probat, quod dixit ibi, Nunc, vero. Hic quaero.

Quaestio I
An Spiritus Sanctus procedat per modum voluntatis?

Licet spiritus non simpliciter dici videatur, ut tamen a spiratione ducitur, proprie tertiae
personae in divinis convenit, quae quidem per modum voluntatis, ut voluntas libertatem
conplacentiae concernit, immutabiliter procedit; unde cum in hac productione perfecte adaequet
suum proprium principium productivum, sequitur quod plures Spiritus Sancti esse nequeant,
solus igitur Spiritus Sanctus, cum sit amor perfectus, erit proprie nexus patris et filii.

UTRUM SPIRITUS SANCTUS procedat per modum voluntatis? Et videtur, quod non, quia si
procederet per modum voluntatis, tunc possent esse plures Spiritus Sancti, immo quasi infiniti.
Consequens est falsum. Probo consequentiam, quia voluntas sequitur formam apprehensam,
cum ergo tales formae possent apprehendi infinitae, tales formae possent esse infinitae, ergo
etc. CONTRA, illud quod procedit ut amor, procedit per modum voluntatis. Spiritus Sanctus
procedit ut amor, ut dicunt sancti doctores, ergo etc. Hic primo videndum est, utrum aliqua
divina persona proprie dicatur Spiritus Sanctus? Secundo, utrum talis persona procedat per
modum voluntatis? Tertio dato, quod emanet per modum voluntatis, utrum tales personae
possent esse plures? Et quarto propter verba beati Augustini videndum est, utrum Spiritus
Sanctus proprie dicatur nexus patris et filii?

QUANTUM AD PRIMUM est advertendum quod grammaticaliter loquendo spiritus uno modo
dicitur a spiritualitate, alio modo a spiratione. Primo modo est nomen commune non solum
omnibus divinis personis sed etiam omnibus substantiis separatis, ac etiam multis corporibus.
Corpora enim subtilia saepissime in philosophia spiritus appellantur et licet illo modo sumptum
hoc nomen ‘spiritus’ non sit nomen proprium alicuius divinae personae, est tamen appropriatum
ex usu Scripturarum tertiae personae, cuius ratio posset esse, quia in rebus nobis notis, illud
spiritus appellamus, in quo virtutem penetrativam et impulsivam percipimus. Sed amore nihil
est penetrativius et impulsivius, ergo persona divina, quae est ipse amor productus appropriate
dicitur spiritus. Etiam appropriate dicitus sanctus. Nam secundum Eustratium super I.



Ethicorum iustum consistit in aequalitate ad alterum, sanctum autem in ordine ad Deum. Cum
ergo dona, quibus in Deum ordinamur, attribuantur amori divino, ergo illa persona, quae est
ipse amor productus in divinis, appropriate non solum dicitur spiritus, sed etiam dicitur Spiritus
Sanctus. Sed, si hoc nomen ‘spiritus’ dicitur a spiratione, tunc non solum appropriate, sed etiam
proprie convenit personae praedictae, quia illa persona proprie dicitur spiritus, prout spiritus
dicitur a spiratione, cuius personalis proprietas est ipsum spirare. Sed persona divina praedicta
est huiusmodi, ergo etc.

QUANTUM AD SECUNDUM principale, utrum Spiritus Sanctus procedat per modum
voluntatis, dico quod voluntas divina potest dupliciter considerari. Uno modo ut concernit
libertatem contingentiae, sive contradictionis. Alio modo, ut concernit libertatem
complacentiae et dilectionis cum necessitate immutabilitatis, sicut Deus cum maxima
complacentia et liberrime vult suam bonitatem, et tamen vult eam necessitate immutabilitatis,
quia non potest eam non velle. Primo modo, Spiritus Sanctus non procedit per modum
voluntatis, quia ut sic, solae creaturae procedunt, sed secundo modo spiritus sanctus proprie
procedit per modum voluntatis, quia sicut se habet verbum seu sapientia genita in divinis ad
intellectum, sic se habet Spiritus Sanctus, qui est amor productus, ad voluntatem. Sed, ut
inferius patebit, verbum divinum procedit per modum intellectus immutabiliter, ergo etc. SED
CONTRARIUM istius conclusionis quidam doctor ponit, et hoc modo procedit. Primo enim
probat quod filius in divinis non producatur per actum intellectus, nec spiritus sanctus per actum
voluntatis. Secundo dicit quod filius non procedit per modum intellectus, nec Spiritus Sanctus
per modum voluntatis, immo, ut dicit, circumscriptis per intellectum a natura divina intellectu
et voluntate cum actibus suis, adhuc esset in divinis generatio filii et spiratio Spiritus Sancti.
PRIMUM probat sic, quia si sic, tunc aut tales actus essent ipsae productiones personarum, aut
huiusmodi actus essent principia talium productionum. Primum dici non potest propter tria. |
Primo: quia productiones personarum sunt actus notionales, sed intelligere et velle sunt actus
essentiales, ergo intelligere et velle non sunt ipsae productiones. Utraque praemissarum, [151]
ut dicunt, est propositio per se nota. 2. Secundo, quia cuicunque convenit aliquis actus, quo
persona producitur, sibi convenit producere personam, ad quam talis actus terminatur, sed
intelligere et velle convenit omnibus divinis personis, ergo quaelibet divina persona generaret
filium et spiraret Spiritum Sanctum. 3. Tertio, quia productiones filii et Spiritus Sancti differunt
realiter, sed intelligere divinum et velle non differunt realiter, quia nec re absoluta, nec re relata.
Nec potest dici secundum scilicet quod tales actus sint principia talium productionum, quia
illud, cuius conditio est opposita faecunditati, non potest esse principium actus, quo aliquid
producitur, quia omnis productio provenit ex faecunditate. Sed conditio actuum volendi et
intelligendi est opposita faecunditati, quia ex ipsis nihil constituitur, ut patet 9. Metaphysicae.
SECUNDUM EORUM dictum probant sic. Secundum idem proportionabiliter faecunditas
convenit Deo et creaturis, sed faccunditas producendi convenit creaturis non ex eo, quod sunt
intelligentes et volentes, sed per aliquid prius et communius. Multa enim intellectu carentia
generant et producunt, ergo natura divina, licet sit intelligens et volens, ex hoc tamen nulla
faecunditas inest sibi ad producendum quamcunque personam. Et addunt isti, quod sicut calor
ignis si esset intelligens et volens causaret calorem sibi simile ex faecunditate naturae suae sicut
nunc facit, nec ad hoc aliquid cooperaret suum intelligere et velle, sic natura divina etc. 2.
Praeterea qualis est ordo rerum inter differentia realiter, talis est ordo rationum inter differentia
secundum rationem, sed ubi intellectus et voluntas differunt a natura, ibi productio est realiter
vi naturae et non vi intellectus aut voluntatis, ergo et in Deo etc. 3. PRAETEREA, ex dictis
aliquorum aliorum potest hoc idem argui sic. Filius quia est consubstantialis patri et virtute suae
productionis sibi communicatur natura, ideo dicitur procedere per modum naturae, sed Spiritus
Sanctus non minus est patri consubstantialis quam filius, nec sibi minus divina natura
communicatur, ergo etiam procedit per modum naturae. 4. Praeterea, Spiritus Sanctus procedit



per modum alium quam creatura. Sed creatura procedit per modum voluntatis, iuxta illud
Hylarii in libro De syno. Omnibus creaturis substantiam voluntas Dei attulit, filio vero natura
dedit. Et confirmatur quia productio Spiritus Sancti maiorem convenientiam habet cum
productione filii, quam cum productione creaturae, quia productiones differunt secundum
differentiam terminorum productorum. Maior autem differentia est inter spiritum sanctum et
creaturam, quam inter spiritum sanctum et filium. Sed productio filii est per modum naturae et
productio creaturae per modum voluntatis, ergo etc. 5. Praeterea, intellectus et voluntas se
habent ad opposita, cum sint potentiae rationales, sed productiones divinae sunt determinatae
ad unum. 6. Praeterea, si aliqua determinata perfectio puta intellectus vel voluntas esset ratio
producendi aliquam divinam personam, tunc nulla perfectio esset in illa persona, nisi illa,
secundum quam producitur, quia ipsa perfectio determinata non posset esse ratio
communicandi alias perfectiones, quia eas nec formaliter, nec virtualiter contineret. Etiam quia
productum non potest excedere suum principium productivum. Sed consequens est falsum, quia
nulla perfectio potest deficere alicui divinae personae. 7. Praeterea, principium quo producitur
aliquid naturale est ipsa natura. Sed Spiritus Sanctus est productum naturale, cum sit producenti
connaturale, ergo etc. 8. Praeterea, actus voluntatis non potest esse nisi respectu praecogniti, si
ergo Spiritus Sanctus producitur per modum voluntatis, ipse prius erit cognitus quam productus,
sed illa cognitio non posset esse abstractiva, quia omnis cognitio, quam habet persona divina
respectu divinorum, est intuitiva. Cum ergo intuitiva terminetur ad rem ut actu existit in propria
natura, ergo Spiritus Sanctus antequam per voluntatem produceretur existeret, quod est
impossibile, ergo etc. 9. Praeterea, quae procedunt per modum voluntatis sunt artificiata, sed
etc. SED ISTA opinio. a dictis sanctorum doctorum videtur expresse deviare. Beatus enim
Augustinus saepius Spiritum Sanctum nominat amorem sive caritatem, iuxta illud 6. De
Trinitate. Spiritus Sanctus est aliquid commune patris et filii, quae communio consubstantialis
et coaeterna, si amicitia convenienter dici potest, dicatur. Sed aptius dicitur caritas, ergo etc.
Item 15. De Trinitate ait: Non frustra in illa trinitate solus Spiritus Sanctus caritas nuncupatur.
Item, idem Augustinus in De cognitione verae vitae ait: Nihil aliud Spiritus Sanctus quam amor
Dei intelligitur. Et Hieronymus Super Ps. 13 ait: Spiritus Sanctus nec pater nec filius, sed
dilectio quam habet pater in filium, et filius in patrem. Idem posset deduci ex dictis ceterorum,
dimitto tamen causa brevitatis. Sed constat quod amor per modum voluntatis procedit, ergo etc.
2. Praeterea isti in declaratione secundae positionis assumunt aliqua minus vera, quia illud, in
cuius ratione formali includitur notitia, quae est expressiva et declarativa notitiae simplicis, non
est possibile produci, nisi principio intellectivo et actu intellectuali. Sed verbum, quod est filius
Dei patris est huiusmodi, ut patet per Richardus 2. De Trinitate, ubi sic ait: Recte verbum Dei
patris dicitur, per quem patris, qui fons sapientiae est, notitia manifestatur. Et infra eodem
capitulo Dei filius verbum patris dicitur, quia a solo patre oritur, per quem paterna claritas
manifestatur, in patre omnis veritatis conceptio, in verbo omnis veritatis prolatio. 3. Praeterea,
quod est ipse actus intelligendi vel terminus constitutus per actum intelligendi, necessario
requirit intellectum, tanquam suum proprium principium productivum, verbum est huiusmodi,
ergo circumscripto intellectu non posset esse verbi generatio, sicut isti assumpserunt. Et eodem
modo potest argui de amore qui est Spiritus Sanctus respectu voluntatis. AD PRIMUM ergo
eorum argumentum dico quod intelligere et velle possunt dici productiones verbi et Spiritus
Sancti. Ad primam probationem dico quod intelligere et velle divinum possunt sumi vel
essentialiter vel notionaliter, et prout sumuntur essentialiter sunt actus essentiales, prout autem
sumuntur notionaliter sunt actus notionales. Ad secundum dicendum, quod soli patri convenit
intelligere notionale, quo intelligere verbum producitur et soli patri et filio convenit velle
notionale, quo amor personaliter subsistens producitur. Ad tertium dicendum quod intelligere
notionale et velle notionale differunt realiter eodem modo, quo ipsaec emanationes differunt.
Etiam falsum assumunt in probatione alterius partis, cum dicunt quod conditio actuum
intelligendi et volendi est opposita faecunditati, quia etiam secundum philosophum ex



frequentatis actibus generatur habitus, quamvis enim per actus immanentes maxime ut
speculativi sunt, non constituatur aliquid ad extra, tamen ad intra potest dici aliquid constitui,
sicut iam patuit de habitu. Est tamen hic advertendum, quod intelligere notionale aliqualem
similitudinem habet cum actu transeunte et cum actu immanente. Nam in eo, quod terminatur
ad terminum suppositaliter existentem extra personam producentem, in hoc aliquam
similitudinem habet cum actu transeunte. Sed in eo quod talis terminus est eiusdem naturae cum
producente, aliquo modo convenit cum actu immanente, quia quicquid per actum intellectus
constituitur, ut est manens, totum manet in intellectu et est intellectualis naturae, sive sit
verbum, sive habitus, sive quicquid aliud sit et eodem modo est de velle notionali. AD
PRIMUM secundae suae positionis dicendum quod quamvis creaturis non conveniat producere
per intellectum et voluntatem talia, quae non habent ordinem per se ad intellectum, et
voluntatem; tamen impossibile est aliquam creaturam generare verbum intellectuale sine
intellectu, vel producere amorem perfectissimum sine voluntate. Sic in proposito, quia filius
Dei est verbum intellectuale et [152] Spiritus Sanctus caritas,vel amor sive dilectio, ideo eorum
productiones debent esse per modum intellectus et voluntatis. Unde si calor ignis haberet
intellectum et voluntatem, ut tu ponis, quamvis calefaceret, tunc sicut nunc, tamen si verbum
vel amorem produceret, certe non produceret sicut nunc, sed necessario in talium productione
intellectus et voluntas essent sibi principium et ratio producendi, sic etc. Ad secundum
dicendum, quod etiam in his ubi intellectus et voluntas differunt a natura, verbum et amor
procedunt ab intellectu et voluntate. Ad tertium dicendum quod quamvis tam filius quam
Spiritus Sanctus procedant a natura, quia intellectus et voluntas per modum, quo procedunt sunt
identice ipsa divina natura, filius tamen magis dicitur procedere per modum naturae quam
Spiritus Sanctus. Primo, quia filius generatur, generatio autem est opus naturae, ut ait
Damascenus. Secundo, quia natura est determinata ad unum, et ideo in generatione filii, qui
procedit ab una persona tantum magis observatur modus naturae quam in productione Spiritus
Sancti, qui procedit a duobus. Ad quartum dicendum quod aliter procedit creatura per modum
voluntatis, et aliter Spiritus Sanctus, quia voluntas divina est principium creaturae secundum
quod habet libertatem contingentiae et contradictionis, et ut est domina sui actus, ita quod potest
producere et non producere, iuxta beneplacitum voluntatis, sed ut est principium Spiritus Sancti
est libera libertate complacentiae, quae concernit necessitate immutabilitatis. Ad
confirmationem dico quod maiorem convenientiam habet productio Spiritus Sancti cum
productione filii, quam cum productione creaturae, quia productio filii et productio Spiritus
Sancti sunt ambae necessariae et immutabiles, quia quamvis Spiritus Sanctus procedat per
modum voluntatis, tamen ea necessitate et immutabilitate procedit, qua pater diligit filium et
filius diligit patrem; creatura vero contingenter procedit. Ad quintum patet per iam dicta. Vel
dicendum quod quamvis potentiae rationales sint ad opposita respectu eorum quae sunt ad
finem determinate, tamen volunt ipsum finem. Ad sextum dicendum, quod si intellectus et
voluntas essent huiusmodi principia ut praescindunt a natura, et cum exclusione expressa ipsius
naturae, tunc bene procederet argumentum. Sed sic non dicimus, immo praesupponimus
intellectum et voluntatem in divinis esse penitus idem realiter, quod ipsa divina natura, nec
ipsam naturam excludimus in praedictis productionibus, immo dicimus quod ipsa natura est
principium utriusque productionis, unius tamen ut habet modum intellectus, eo quod talis
productio terminatur ad verbum, et alterius ut habet modum voluntatis, eo quod talis productio
terminatur ad amorem. FORTE DICETUR mihi, tu dicis quod Spiritus Sanctus producitur
amore quo pater diligit filium et filius patrem, et iterum dicis quod productio Spiritus Sancti
terminatur ad amorem, ergo amor terminabitur ad amorem, et sic amoris est amor.
RESPONDEO quod illud est propter penuriam vocabulorum, quia ubi ex parte intellectus
habemus duo vocabula, puta intelligere, quod est ipsa actio intellectus, et verbum, quod est
terminus talis actionis, ibi ex parte voluntatis habemus solum unum, ideo amor sumitur tam pro
actu, quam pro termino ipsius actus, propter quod Spiritus Sanctus dicitur quandoque produci



amore, quandoque dicitur amor productus. Ad septimum dicendum quod quamvis spiritus sit
productum naturale, tamen quia amor est, ideo per modum voluntatis procedit. Ad octavum
dicendum quod actus voluntatis potest comparari ad obiectum et ad terminum per ipsum
productum. Primo modo semper est respectu cogniti, sed non secundo modo, unde nisi Deus
cognosceret suam bonitatem, quae in productione Spiritus Sancti est obiectum divinae
voluntatis, ipse nunquam produceret Spiritum Sanctum, sed ex hoc non oportet quod Spiritus
Sanctus sit cognitus, cum in tali productione ipse non sit obiectum voluntatis, sed terminus
actionis ipsius voluntatis. Ad nonum dicendum quod quamvis ea, quae sic procedunt a divina
voluntate, quod in aliena natura subsistunt, possint dici artificiata, non tamen Spiritus Sanctus,
qui sua processione eandem naturam numero capit cum patre et filio qui ipsum producunt.

QUANTUM AD TERTIUM principale, dato quod Spiritus Sanctus procedat per modum
voluntatis, utrum tales personae possent esse plures. Dico quod quamvis Spiritus Sanctus per
modum voluntatis procedat, non possunt tamen esse plures Spiritus Sancti, quia nullum
productum perfecte adaequans per suam productionem proprium suum principium
productivum, quantum ad modum suae emanationis, potest multiplicari; da oppositum, tunc
principium per tale productum non fuisset adaequatum, sed Spiritus Sanctus adaequat naturam
divinam quantum ad emanationem immutabilem, qua aliquid immutabiliter producitur per
modum voluntatis. Istam minorem probo sic, quia si eo modo, quo procedit Spiritus Sanctus ab
eodem principio procederet aliud suppositum, tunc Spiritus Sanctus non esset infinitum
productum, nec infinitae perfectionis; infinitum enim productum adaequat infinitum principium
productivum saltem quo ad suum modum producendi. 2. Praeterea, in divinis suppositis non est
multitudo, nisi secundum oppositas relationes, quia ut ait Anselmus', omnia in divinis sunt idem
ubi non obviat relationis oppositio. Sed si plura supposita procederent per modum amoris seu
voluntatis, tunc non caperent oppositas relationes, quia quaecunque secundum eundem modum
procederent, caperent formas similes et non oppositas, ergo talia supposita essent plura et non
plura, quod est contradictio. SED FORTE dicetur, si duo angeli, vel duo homines mutuo se
diligunt, ipsi non eliciunt, sive producunt eundem amorem, cur ergo pater et filius mutuo se
diligentes alium amorem non producunt, cum sint realiter distincta supposita? ITEM, SICUT
ea, quae sic producuntur, quod in materia recipiuntur, multiplicantur multitudine principii
receptivi, sic ea, quae taliter producuntur, quod in nulla materia recipiuntur, debent multiplicari
multitudine principii productivi. Sed pater et filius, qui sunt duo distincta supposita, producunt
Spiritum Sanctum in nulla materia receptum, ergo non erit unus Spiritus Sanctus. ITEM,
SPIRITUS SANCTUS non est minoris virtutis quam ceterae divinae personae, sed ceterae
divinae personae sunt productivae ad intra, ergo et ipse Spiritus Sanctus. Sed non producet
seipsum, cum nihil possit seipsum producere, ergo producet alium Spiritum Sanctum.
RESPONDEO ad primum, quod plures homines habent plures amores, quia absolute
distinguuntur et habent plures voluntates, in quibus voluntatibus distinctis distincti amores
continentur, sed pater et filius se diligunt secundum unam et eandem voluntatem. AD
SECUNDUM dico quod pater et filius quamvis suppositaliter sint distincti, tamen in
productione Spiritus Sancti concurrunt ut unum principium ratione unius virtutis spirativae,
quae est divina essentia et ratione unius spirationis activae, quae una et indivisa est in patre et
filio, et ideo cum sint unum principium Spiritus Sancti spirant unum Spiritum Sanctum, et non
plures. AD TERTIUM dico quod Spiritus Sanctus non est minoris virtutis ceteris divinis
personis, quia habet in se eandem potentiam sive virtutem spirativam, quam habet pater et filius,
scilicet divinam essentiam per modum voluntatis immutabiliter diligentis divinam bonitatem,
non tamen spirat, sive non prorumpit in actum productionis alterius Spiritus Sancti, quia
huiusmodi virtutem non habet sub respectu necessario requisito ad actum spirandi, puta sub

'De processione Spiritus Sancti, cap. 2



spiratione activa, sed potius habet talem virtutem sub opposito respectu, puta sub spiratione
passiva.

[153]

QUANTUM AD QUARTUM principale, utrum Spiritus Sanctus proprie dicatur nexus patris
et filii? Dico quod Spiritus Sanctus proprie dicitur nexus patris et filii, quia illud, quod est
perfectus amor aliquorum, hoc proprie dicitur nexus eorum, sed Spiritus Sanctus est perfectus
amor patris et filii. Maior patet per Dionysium 4. De divinis nominibus ubi dicit quod perfectus
amor transformat amantem in amatum. Ex quo patet quod amor habet virtutem maxime
connexivam. Minor patebit inferius. 2. Praeterea, illud, in quo consistit unitas et communio
aliquorum, idem videtur esse nexus eorum. Sed Beatus Augustinus 6. De Trinitate dicit
Spiritum Sanctum esse communionem et unitatem patris et filii. FORTE DICETUR contra
Augustinum quod unitas patris et filii consistit in natura divina, in qua realiter conveniunt, et
non in Spiritu Sancto, a quo realiter differunt. 2. Praeterea, contra conclusionem arguitur hic.
Nexus videtur esse eorum, quae secundum se sunt separata, sed trinitas personarum est
inseparabilis, ut ait Augustinus 15. De Trinitate. 3. Praeterea, semper nexus mediat inter ea quae
nectit, sed filius qui a patre productus producit Spiritum Sanctum est media in trinitate persona.
4. Praeterea, omne quod nectit aliqua videtur habere rationem principii aliquo modo super illa.
Sed Spiritus Sanctus nullo modo habet rationem principii super patrem et filium, cum ipse sit
productus a patre et filio, ergo etc. AD PRIMUM dicendum quod quamvis pater et filius
differant personaliter a Spiritu Sancto, tamen in hoc uniuntur Spiritu Sancto, quod diligunt se
Spiritu Sancto, qui est mutuus amor patris et filii, et hoc sufficit ad illud propositum ut Spiritus
Sanctus proprie dicatur nexus. In essentia autem pater et filius non sic uniuntur, sed potius
identificantur, propter quod essentia divina proprie non habet rationem nexus respectu
divinarum personarum, quia secundum quod aliqua sunt idem, ut sic non dicuntur connexa.
Nexus enim coniungit ea, quae distincta sunt, propter quod oportet quod nexus sit distinctus ab
his quae nectit, et quae eidem sunt eadem, illa inter se sunt eadem, cum ergo divina essentia sit
eadem patri et filio et Spiritus Sanctus differt ab utroque, ideo Spiritui Sancto convenit ratio
nexus respectu patris et filii et non essentiae. Ad secundum dicendum quod non est necesse ea,
quae nectuntur secundum se esse separata, quia sufficit quod sint distincta; modo pater et filius,
qui amorose nectuntur Spiritu Sancto, quamvis non sint separati, sunt tamen personaliter
distincti. Ad tertium dicendum quod quamvis nexus, ut in proposito accipitur, sit medium inter
amans et amatum, tamen non est medium inter producens et productum per modum suppositi
producentis et producti, quale medium est ipse filius in divinis. 4. Ad quartum dicendum, quod
quamvis maior sit vera de eo, quod nectit efficienter et per modum causae moventis, non tamen
est vera de connectente per modum amoris, quo modo nectuntur spiritu sancto pater et filius.
AD ARGUMENTUM principale nego consequentiam. Ad probationem dico quod voluntas non
est principium Spiritus Sancti, prout apprehenditur quaecunque forma, sed tantummodo ad
apprehensionem unius formae, quae est bonitas Dei infinita, quamvis consecutive ad
apprehensionem illius divinus intellectus apprehendit omnem formam.



