
	 1	

DISTINCTIO XII et XIII 

Secundae particulae tractatus de processione Spiritus Sancti distincta et clara divisio, 
duarumque distinctionum non inepta subdivisio, in quibus de eadem processione agitur 
comparative. 

 

ITEM QUAERITUR etc. Postquam Magister determinavit de filii generatione et Spiritus Sancti 
processione secundum se, nunc prosequitur de eis comparative. Et dividitur in duas partes, quia 
primo inquirit aliqua de processionis ordine. Secundo de distinctione processionis a filii 
generatione ibi, post haec considerandum. Prima in duas, quia primo simul movet duas 
quaestiones; secundo ponit ad illas quaestiones distinctas responsiones. Secunda ibi, his et 
huiusmodi, et haec dividitur in tres partes, quia primo quantum ad primam quaestionem ostendit 
quod Spiritus Sanctus non procedit prius a patre, quam a filio; secundo quo ad secundam 
quaestionem ostendit quod Spiritus Sanctus non procedit magis a patre; et tertio ostendit sub 
quo sensu intelligendae sunt aliquae auctoritates quae praedictis videntur obviare. Secunda ibi, 
nunc autem tractandum. Tertia ibi, Augustinus tamen in 15. liber de Trinitate. Tunc sequitur, 
prius haec considerandum etc. in qua magister innuit distinctionem inter generationem et 
processionem, et dividitur in duas partes, quia primo ostendit quod Spiritus Sanctus non debet 
dici genitus. Secundo ostendit quod licet Spiritus non sit genitus, ex hoc tamen non debet dici 
ingenitus ibi, nunc considerandum est. Prima in tres, quia primo ostendit quod nasci seu 
generari non potest competere Spiritui Sancto. Secundo ostendit quod procedere convenit filio, 
cui tamen proprie convenit generari. Et tertio ex his innuit differentiam inter generationem et 
processionem, quamvis sufficienter huiusmodi distinctionem attingere non possumus in ista 
vita mortali. Secunda ibi, cum autem Spiritus Sanctus; tertia ibi, inter generationem vero filii. 
Tunc sequitur illa pars. Nunc considerandum, ubi primo Spiritum Sanctum non debere dici 
ingenitum ostendit ex dictis Augustini. Secundo obiicit ex dictis Hieronymi. Tertio respondet 
huiusmodi obiectioni. Secunda ibi, Hieronymus tamen in regulis; tertia ibi, sed ut istam, etc. Et 
haec in duas. Nam primo ponit praedictae obiectionis solutionem; secundo addit suae solutionis 
confirmationem, ibi. Quod autem etc. Quantum ad istas duas distinctiones quaero hanc 
quaestionem. 

Quaestio I 

An filii generatio sit prior spiratione Spiritus Sancti? 

Licet spiratio activa quo quomodo praesupponat generationem in divinis, non tamen ob id inter 
has notiones ulla realis arguitur prioritas. Generatio tamen et spiratio realiter distingui possunt, 
saltim indirecte, quarum emanationum distinctio distinctioni secundum numerum assimilatur. 
Verumtamen abusive Spiritus Sanctus ingenitus nocitatur. 

UTRUM GENERATIO filii sit prior spiratione spiritus sancti? Et videtur quod sic, quia illud, 
cuius terminus est principium spirationis, hoc est prius spiratione. Sed generationis terminus, 
puta filius, in divinis est principium spirationis, ergo etc. CONTRA, sicut se habet filius ad 
Spiritum Sanctum, sic se habet generatio ad spirationem. Sed filius non potest esse prior Spiritu 
Sancto, ergo nec generatio erit prior processione, sive spiratione. Maior patet, quia sicut se 
habet terminus ad terminum, sic se habet via ad viam. Minor similiter patet, quia non maiorem 
prioritatem habet filius respectu Spiritus Sancti, quam pater respectu filii, sed superius 
probatum est, quod pater non est prior filio, ergo etc. Hic quattuor sunt videnda. Primo de eo, 



	 2	

quod quaeritur. Secundo quantum ad distinctionem sequentem videndum est, utrum generatio 
et spiratio different realiter? Tertio utrum earum distinctio magis assimiletur distinctioni 
specifice vel numerali? Et quarto utrum spiritus sanctus possit dici ingenitus? Sicut videtur 
dicere Beatus Hieronymus. 

QUANTUM AD PRIMUM, utrum generatio filii sit prior spiratione Spiritus Sancti, dictum est 
superius in distinctione 9. Sed unum est, quod distuli usque modo, videlicet quod sunt quidam 
qui quantum ad prius et posterius in divinis tria ponunt, quae non reputo esse vera. Primum est, 
quod generatio filii est prior spiratione Spiritus Sancti naturali praesuppositione, et posset 
probari secundum eos, quia sicut se habet terminus processionis unius ad terminum processionis 
alterius, sic se habet processio ad processionem. Sed Spiritus Sanctus praesupponit filium, cum 
sit tertia persona in divinis, et filius secundam, ergo processio Spiritus Sancti praesupponit 
processionem filii. 2. Secundo idem dicunt de paternitate, vel quacunque alia divina relatione 
per comparationem ad fundamentum, quia sicut ipsi dicunt, in creaturis non plus differt relatio 
a fundamento, quam in divinis, quia utrobique reperitur absolutum et relativum, utrunque 
secundum [162] propriam rationem utriusque. Sed in creaturis est ordo naturae secundum prius 
et posterius inter fundamentum et relationem, ergo et in divinis. 

ETSI DICITUR eis, si in divinis fundamentum esset prius natura quam respectus, tunc essent 
in divinis duae naturae. IPSI RESPONDENT, quod licet in divinis non sint duae naturae 
facientes compositionem, sunt tamen in divinis duae res extendendo nomen rei ad absolutum et 
relativum. 3. TERTIO IDEM dicunt de communi spiratione respectu paternitatis, nam cum 
paternitas sit personae patris constitutiva et communis spiratio non constituat. Sed patris 
personam constitutam praesupponat, sequitur quod paternitas sit naturaliter prior communi 
spiratione. SED ILLA non videntur esse vera, quia summe primo nihil potest esse prius 
naturaliter. Sed quodlibet praedictorum est summe primum, cum sit simpliciter aeternum, ergo 
etc. AD PRIMUM ergo dicendum quod non quaelibet praesuppositio arguit realem prioritatem, 
seu naturalem. Sed solum illa praesuppositio, quae est in diversitate naturae, persona enim 
divina, quae est pater, praesupponit seipsam ut est Deus et tamen inter Deum et patrem in divinis 
non est prius et posterius reale, de quo tu loqueris. Falsum etiam in argumento assumitur, quia 
quamvis filius producat Spiritum Sanctum et praesupponatur a Spiritu Sancto, tamen non est 
realiter seu naturaliter prior Spiritu Sancto, cum eandem habeant naturam penitus indivisam. In 
secundo dicto similiter falsum assumunt, cum dicunt quod non plus differat relatio in creaturis 
a suo fundamento, quam in divinis. Illa est falsissima, quia dato quod relatio creata transeat 
quantum ad esse in suum fundamentum ad ipsum comparata, non tamen recipit praedicationem 
fundamenti, sed divina essentia substantialiter et identice praedicatur de qualibet divina 
relatione praedicatione dicente, hoc est hoc. Cum ergo talis praedicatio ubicunque invenitur 
necessario concernat maiorem convenientiam praedicati ad subiectum, quam ubi inveniri non 
potest, ergo necessario sequitur, quod plus differant relatio creata et suum fundamentum, quam 
relatio divina. Etiam non est simile quod assumunt, quia cum relationes creaturarum sint 
temporales et quasi tota die quantum ad actualem denominationem sui fundamenti adveniant et 
recedant, quid mirum si suum fundamentum tanquam naturaliter praesupponunt? Relationes 
vero divinae sunt simpliciter aeternae et immutabiles, et ideo nihil est ad propositum quod 
assumunt. RESPONSIO etiam eorum, cum dicunt quod in divinis sint duae res extendendo 
nomen rei ad absolutum et relativum, est periculosa valde, quia si res absoluta in divinis poneret 
numerum cum re relata, cum sint tres res relatae et una absoluta ponens cum eis numerum, tunc 
esset realis quaternitas in divinis, quod fuit error Ioachim, qui error est expresse damnatus extra 
De summa trinitate et fide catholica capitulo ‘Damnamus’ etc., ‘Nos autem sacro approbante 
concilio’. Nec tertium eorum dictum valet, quia etiam secundum eos, paternitas non est prior 
filiatione, sed simul sunt natura et naturali intelligentia. Sed filiatio non potest esse prior 



	 3	

spiratione activa, ergo nec paternitas, quia quandocunque aliqua simul sunt, quicquid non est 
posterius uno, non potest esse posterius altero. Probo minorem, quia nihil eorum, quae pater 
communicat filio est posterius filiatione quia omne tale quod pater communicat in se praehabet, 
cum nihil det, quod non habet. Sed pater non solum essentiam, verumetiam communem 
notionem, vel ipsam spirationem filio communicat, ergo huiusmodi spiratio non poterit esse 
posterior filiatione. Item, cum talis communis notio aequalem habeat relativam oppositionem 
et simultatem cum spiratione passiva, quae est Spiritus Sancti constitutiva proprietas, qualem 
habet paternitas et filiatio. Liquido apparet quod in divinis nulla potest esse realis prioritas, nec 
personarum, nec relationum, sive oppositarum, nec disperatarum, nec processionum sive 
originum. Et cum dicunt quod communis notio non constituit, de hoc sunt opiniones, ut infra 
poterit patere, cum tractabo de constitutivis principiis personarum. Ad praesens tamen dico 
quod dato quod non constituat patris personam in esse distinctivo quo ad filium, non tamen est 
posterior paternitate, sicut nec essentia divina, quae personam patris non constituit in esse 
distinctivo respectu cuiuscunque divinae personae. 

QUANTUM AD SECUNDUM principale, utrum generatio et spiratio differant realiter? 
Dicendum, quod omnes catholici doctores in hoc conveniunt, quod duae sint verae et reales 
productiones in divinis, puta productio filii, quae dicitur generatio et productio Spiritus Sancti, 
quae dicitur spiratio. Sed in modo declarandi istarum processionum distinctionem doctores 
variantur. DICIT ENIM doctor noster quod relationes oppositae in divinis distinguuntur 
secundum se, supposita vero distinguuntur per tales oppositas relationes, desperatae vero 
relationes distinguuntur eo, quod immediate fundantur in suppositis distinctis oppositis 
relationibus, et ideo cum generatio et spiratio sint in duobus suppositis relationibus oppositis 
realiter distinctis, puta in filio et Spiritu Sancto, ideo huiusmodi processiones realiter sunt 
distinctae. SED CONTRA istum modum, quem credo esse verum, arguit quidam doctor sic. 
Quia tu alias dixisti, quod tota causa quare generare et spirare possunt stare simul est, quia non 
habent ad invicem oppositionem. Sed non plus opponuntur generari et spirari, quam generare 
et spirare, ergo et illa poterunt stare simul, si illa est causa sufficiens quam assumes. 2. 
Praeterea, tu pluries dixisti, quod relationes desperatae non multiplicantur, seu distinguuntur, 
nisi adsit distinctio secundum esse, cum ergo in divinis etiam secundum te non sit distinctio 
secundum esse, ergo secundum dicta tua processiones sive desperatae relationes non erunt ibi 
distinctae. 3. Praeterea, si relationes, non erunt ibi distinctae. 3. Praeterea, si relationes 
desperatae distinguuntur realiter ex hoc, quod sunt in distinctis suppositis, tunc communis notio 
erit realiter distincta a seipsa eo quod sit in patre et filio. Probatio consequentiae, quia existente 
eadem causa, semper sequitur idem effectus. Sed secundum te causa distinctionis realis 
relationum desperatarum in divinis est, quia sunt in distinctis suppositis. SED ISTIS non 
obstantibus dicta nostri doctoris manent inconcussa, loquitur enim doctor de talibus desperatis, 
quae ambae sunt personales proprietates et incommunicabiles, ex cuius ignorantia procedunt 
argumenta praedicta. AD PRIMUM ergo dicendum quod causa quare generare et spirare stant 
simul est non oppositio. Tamen hoc non est tota causa, etiam secundum dicta doctoris nostri, 
est enim intentio doctoris nostri, quod cum praedicta non oppositione, causa huius 
compossibilitatis est, quia spirare non est incommunicabilis personalis proprietas, sed generari 
et spirari sunt duarum personarum incommunicabiles et personales proprietates. Etiam minor 
videtur esse falsa, quia eo ipso, quod per ipsum generari communicatur filio ipsa spiratio activa, 
quae directe opponitur spirationi passivae, ergo saltem indirecte magis opponuntur generari et 
spirari, quam generare et spirare, quia per generare nihil communicatur patri, quod directe 
spirationi activae opponitur. Ad secundum dicendum quod est dare gradus in relationibus 
desperatis, quia quaedam nec directe, nec indirecte opponuntur et illae, ut rem dicunt non 
multiplicantur, nisi multiplicato ipso esse rei, in qua fundantur, quamvis multiplicari possint ut 
relationes sunt, si ad distinctos terminos referantur. Aliae sunt, quae saltem indirecte aliquo 



	 4	

modo opponuntur, sicut iam patuit de generari et spirari, et hae possunt multiplicari etiam, ut 
res sunt [163] distinctis et multiplicatis suppositis, in quibus sunt, non multiplicato ipso esse. 
Ad tertium dicendum quod communis notio non est in patre et filio, ut duo sunt, sed ut unum 
principium sunt ipsius Spiritus Sancti, ut patuit superius distinctionibus 10 et 11. DOCTOR 
ETIAM communis in diversis suis dictis et scriptis diversimode nititur declarare modum 
distinctionis illarum processionum, quandoque namque dicit quod distinguuntur per 
comparationes ad terminos, quia processiones se habent per modum motus, omnes autem motus 
et mutationes specificantur et distinguuntur ex terminis, ergo cum illarum processionum termini 
sint realiter distincti, puta filius et Spiritus Sanctus, ergo et ipsae processiones realiter 
distinguuntur. SED ISTUD impugnatur primo a doctore nostro sic. Quia motus non fortitur 
speciem ex termino ad quem est, inquantum suppositum habet rationem termini, quia ut sic 
dealbari et denigrari essent eiusdem speciei, quando dealbari terminaretur ad suppositum 
Socratis, et denigrari ad suppositum Platonis. Item, duae albedines differrent specie, cum 
terminaretur una ad hominem, alia ad lapidem. Distinguuntur ergo motus ex terminis inquantum 
forma, seu natura habet rationem termini, ut patet 3. Physicorum. Differunt enim denigratio et 
dealbatio specie, quia albedo et nigredo, quae sunt termini formales illorum motuum, differunt 
specie et dealbatio et dealbatio differunt numero, quia albedo et albedo differunt numero. Cum 
igitur in divinis terminus formalis sit unus, puta natura divina, quamvis termini suppositales 
differant, ergo ex termino, quo motus specificatur, non possumus probare realem distinctionem 
processionum in divinis. 2. Etiam illud potest probari sic, sicut se habent emanationes ad 
terminos emanationum, sic se habent principia emanationum, puta intellectus et voluntas ad 
ipsas emanationes, quia emanationes mediant inter principia et terminos. Sed in divinis 
principia non distinguuntur realiter ex emanationibus, ergo nec emanationes distinguentur 
realiter ex terminis. 3. Praeterea, ab eodem res habet esse et distinctum esse. Sed ipsi motus non 
habent esse ex terminis, quia secundum suum esse ipsi motus praecedunt terminos, ergo etc. 4. 
Praeterea, si omnis motus specificaretur ex termino, tunc motus curvus et motus rectus essent 
eiusdem speciei. consequens est falsum, quia non minus differunt quae distinguuntur divisione 
principali quam quae secundaria, puta quae differunt ex subdivisione unius membri primae 
divisionis. Sed motus secundum locum primo dividitur in motum rectum et circularem. Motus 
autem rectus dividitur in motum sursum et deorsum, qui differunt specie, ergo etc. 
Consequentia patet, quia motus rectus et motus curvus sive circularis possunt ad idem ubi 
terminari. PROPTER quod doctor praedictus ponit adhuc tres alios modos praeter iam dictum 
modum. Primo enim ait quod talis distinctio emanationum sit ratione modorum emanandi, puta 
quia una est modo intellectus sive naturae, et alia modo voluntatis. 2. Secundo, quia una 
emanatio est ab uno, puta generatio et alia est a duobus, puta ipsa spiratio sive Spiritus Sancti 
processio. 3. Tertio dicit, quod distinguuntur ratione ordinis, ex eo videlicet quod velle habet 
ordinem ad intelligere. SED PRIMUS illorum trium modorum non valet, quia cum natura et 
voluntas in divinis sola ratione differant, nisi aliud dicatur ex earum differentia, quae est per 
modum nostrum intelligendi, non poterimus arguere realem differentiam ipsarum 
processionum. Nec secundus modus valet, quia procedere ab uno vel a pluribus non in eo quod 
plura, sed magis in eo quod unum, hoc per se non facit differentiam. Nec tertius modus valet, 
quia talis ordo, qui est inter velle et intelligere divinum, non potest esse ordo realis, quia ordo 
realis praesupponit ordinata realiter distincta. Sed intelligere et velle Dei sunt idem realiter, 
ergo etc. DIXERUNT ergo quidam alii quod illae emanationes non possunt distingui, nisi 
ponatur quod earum principia, puta intellectus, sive natura et voluntas, sint formaliter distincta 
ex natura rei, quod probant sic. Quia idem manens idem semper facit idem 2. De generatione, 
ergo si principium illarum emanationum esset indistinctum realiter et formaliter, tunc solum 
unam emanationem produceret. 2. Praeterea, impossibile est quod unum indistinctum realiter 
et formaliter duorum productorum sit principium, quorum unum procedat libere et alterum 
necessario, sed Spiritus Sanctus procedit libere et filius necessario, ergo etc. 3. Praeterea, agens 



	 5	

quodcunque secundum principium indistinctum formaliter non determinat sibi certum 
numerum productorum, sicut patet tam in agente univoco, puta in igne producente ignem, quam 
in agente aequivoco, puta de sole producente ignem. Si igitur principium productivum in divinis 
esset indistinctum formaliter, tunc immoderata esset divina productio. SED QUAMVIS illa 
distinctio formalis sit superius reprobata, tamen quantum ad praesens spectat negotium arguo 
contra eam sic. Ubicunque reperitur ratio omnis entitatis sub una ratione entitatis unitissime et 
simplicissime, quantum est ex natura rei, et ab intra, ibi nulla cadit distinctio formalis ex natura 
rei et per consequens omnis ratio activitatis ibidem poterit unitissime reperiri. Sed in divinis est 
huiusmodi, ut declaratum est superius, ergo etc. 2. Praeterea, non minus est mirabile et singulare 
oppositas relationes fundari in uno penitus indistincto fundamento, quam idem simplex et 
formaliter indistinctum esse principium duarum emanationum realiter distinctarum, maxime 
cum motus et emanationes, etiam naturaliter loquendo, non numerentur per ea, a quibus sunt; 
motus enim unius navis unus existens posset esse a mille viris, sed in divinis oppositae 
relationes sunt in eodem simplicissimo et indistincto fundamento, ergo etc. AD PRIMUM 
potest dici quod philosophus per illam propositionem non intendit excludere ab eodem 
producente, quin possit plura producere, sed intendit concludere productionis perpetuitatem, 
puta si tale agens est invariabile, tunc si semel producit semper producet, et sub illo sensu tunc 
concedo propositionem etiam in divinis, quia pater invariabiliter semper genuit, generat et in 
sempiternum generabit filium suum. Et eodem modo dico de patre et filio quoad Spiritum 
Sanctum. Ad secundum dicendum quod filius sic procedit naturaliter et necessario, quod tamen 
procedit liberrime, quia nullatenus procedit coacte et Spiritus Sanctus sic procedit libere, quod 
tamen procedit determinate et necessario, determinate quidem, quia per suam processionem sibi 
communicatur eadem natura, quae et filio communicatur per generationem et necessario 
procedit, quia immutabiliter procedit et impossibile est eum non procedere. Ad tertium 
dicendum, quod quamvis maior aliquam veritatem habeat de agentibus secundis, non est tamen 
vera de agente primo, agentia namque secunda determinantur ad distincte agendum per certa 
principia sibi indita ab agente primo. Primum autem agens non expectans impressionem seu 
determinationem cuiuscunque alterius agentis per unam suam simplicem entitatem ex seipso 
est determinatum ad producendum omnia, quae producit, tam ad intra, quam ad extra; unde ex 
infinitate perfectionis divinae naturae contingit quod ipsa omnino existens indistincta est 
principium distinctorum. Etiam ipsa divina essentia inquantum est faecundum principium 
illarum duarum emanationum, sic connotat paternitatem et commune notionem, quae etsi non 
sint distinctae res, sunt tamen distinctae relationes. Posito enim quod voluntas et intellectus in 
divinis essent distincti modo quo ipsi ponunt, adhuc talis distinctio oporteret quod immediate 
oriretur ab ipsa divina essentia omnino et penitus indistincta, alias esset processus in infinitum 
et ideo pari ratione standum est [164] in primis, scilicet quod ipsa divina essentia formaliter et 
realiter indistincta est principium productivum duorum suppositorum secundum duas distinctas 
emanationes. 

QUANTUM AD TERTIUM principale, utrum distinctio generationis et spirationis magis 
assimiletur distinctioni specificae vel numerali, deberem trifariam procedere. Primo enim 
deberem istum articulum tractare de ipsis emanationibus. Secundo, de ipsis relationibus seu 
personalibus proprietatibus, et tertio de ipsis divinis suppositis. Attamen ratione brevitatis 
quantum ad haec omnia istum articulum simul et indistincte tractabo, primo recitando doctorum 
opiniones et in fine quid ego sentiam breviter insinuabo. EST IGITUR quaedam opinio dicens 
distinctionem in divinis magis assimilari distinctioni specificae quam numerali, quia illa 
distinctio est specifica quae est secundum formas specifice distinctas. Sed relationes in divinis, 
quibus divina supposita distinguuntur, sunt specifice distinctae, ergo etc. AD HANC rationem 
quidam dicunt quod maior non est vera, nisi in his, ubi formae specificae concernunt naturarum 
diversitatem. Hoc autem non est in divinis ubi relationes specifice differentes stant cum una et 



	 6	

indistincta natura. SED NISI aliter dicatur, illud non sufficeret, quia si ex hoc velles arguere 
quod non differrent specifice, quia natura in qua fundantur relationes personas constituentes 
non different specifice, tunc consimiliter posses dicere quod non differrent numero, quia 
huiusmodi natura non distinguitur numeraliter. ET IDEO alii negant minorem, quia cum 
praedictae relationes fundentur in essentia divina, et per consequens in eam transeant, ipsae non 
possunt specifice differre. Secus autem est, ut dicunt in creaturis, ubi diversae relationes 
fundantur in diversis naturis. SED NEC illud valet eadem ratione iam dicta, quia cum natura 
divina sit una numero etc. 2. Praeterea, principia distinctiva distinctis per ipsa non possunt dare 
aliam distinctionem, quam eam, quae eis competit secundum eorum rationem formalem. Sed 
paternitas et filiatio secundum earum formales rationes differunt specifice, ergo etc. 3. 
Praeterea, relationes divinae non possunt personas distinguere, nisi eo modo, quo manent in 
divinis. Sed, ut communiter dicitur, ipsae secundum esse transeunt in divinam essentiam et 
manent secundum rationem quidditatis, quae est ratio specifica et formalis, ergo personas 
distinguunt specifice et formaliter. 4. Praeterea, relationes similes non possunt multiplicari in 
divinis, ergo solummodo ibi erunt relationes specie differentes, et per consequens constituunt 
supposita specifice differentia. Antecedens ab omnibus est concessum. Consequentia patet. 5. 
Praeterea, secundum Augustinum 15. De Trinitate1, producta divina supposita determinant sibi 
productiones specie differentes, cum ergo productiones specificentur ex terminis, necesse est 
terminos ipsos per modum speciei esse distinctos. ETIAM SUNT quidam hic medium tenentes, 
qui dicunt quod relationes divinae possunt dupliciter considerari. Uno modo ut sunt merae et 
simpliciter relationes et ut referunt ipsa supposita, et sic aliquo modo differunt specie. Alio 
modo ut contrahunt a divina essentia vim formarum substantialium et sic sunt formae eiusdem 
speciei, et constituunt personas in genere substantiae solo numero differentes, et quia ordine 
naturae supposita prius sunt constituta quam relata, ideo non differunt specie. SED NEC illud 
videtur valere, quia si relatio non constituit, nisi ut contrahit ab essentia vim, seu virtutem 
formae substantialis, tunc non constitueret suppositum relativum, sed simpliciter absolutum, et 
sic haberemus tria supposita absoluta in divinis, quod est contra fidem. ALII DICUNT2 quod 
respiciendo ad relationes, potest convenienter concedi quod differant specie, sed respiciendo ad 
naturam divinam non debent dici differre specie, sed numero solum.  

SED ETIAM illud non est verum, quia respiciendo divinam naturam, tunc supposita divina non 
differunt numero, sed sunt una res numero simplicissima. ET IDEO DICO, quod quamvis non 
possimus proprie loqui de differentia numerali, vel specifica applicando sermones nostros ad 
divina, tamen si ad unum istorum nos volumus determinare, debemus magis dicere quod 
distinctio divinorum suppositorum assimiletur distinctioni numerali, quam specifice. Quia 
quantum possumus, salva semper veritate, dicta nostra sic moderari debemus, ut haereticis non 
demus occasionem suae haereticae praevitatis. Sed distinctio suppositorum specifica secundum 
usitatum modum loquendi, sonat in diversitatem et distinctionem naturae, quam diversitatem 
posuit Arius in divinis, ergo magis debemus asserere divinorum suppositorum distinctionem 
numeralem, quam specificam. Et eodem modo dicere nos oportet de processionibus, cum 
processiones non sint distinctae, nisi quia in distinctis sunt suppositis, ut dicit una opinio, vel 
quia terminatur ad distincta supposita, ut dicit alia opinio. 2. Praeterea, omne agens perfectum 
producit sibi simile in natura, nisi adsit aliquod impedimentum, vel ex parte agentis, vel ex parte 
recipientis, ut patet per Commentator 7. Metaphysicae et illa est vera loquendo de agente non 
aequivoco, sed in divinis est agens perfectum et nullum est ibi impedimentum, productum 
autem in similitudine naturae est eiusdem speciei cum producente, ergo etc. 3. Praeterea, 
ubicunque producens et productum in omnibus conveniunt praeter solam actionem producentis, 
passionem producti, ibi producens et productum sunt necessario eiusdem speciei, quia in omni 
																																																								
1Cap. 27 tom. 3 
2Durandus 



	 7	

productione quam vis cumque univoca producens et productum differunt penes huiusmodi 
actionem et passionem. Sed sic est in divinis teste Damasceno qui ait libro 1 quod in divinis 
omnia sunt idem praeter generationem, ingerationem et processionem. 4. Praeterea, supposita 
omnino eiusdem et aequalis perfectionis non differunt specie, quia in simpliciter differentibus 
specie non possunt dari duae species aequalis perfectionis, sed supposita divina sunt omnino 
aequalis, immo eiusdem perfectionis, quia cuicunque suppositorum deficeret aliqua perfectio, 
illud non esset Deus, cum hoc intelligatur nomine Dei, quod est perfectum omni perfectione, ut 
patet per Commentatorem 5. Metaphisicae. 3. Praeterea, illa est expressa intentio Damasceni 
libro 3. ubi ait: Numero et non natura dicuntur differre hypostases. AD PRIMUM ergo 
contrariae opinionis dicendum ad minorem, quod quamvis paternitas et filiatio secundum se 
consideratae distinguuntur specifice, tamen ut constituunt divina supposita induunt modum 
individualium proprietatum, igitur ut sic distinguunt ipsa constituta supposita solum 
individualiter. Hoc etiam videmus in creaturis, puta quod aliqua individualia principia 
secundum se considerata specie differunt. Attamen, ut distinguunt sua individua sub communi 
natura, non distinguunt ea specie, sed solo numero. Ad secundum dicendum, quod maior solum 
verificatur de talibus principiis distinctivis, quae distinctis per ipsa dant esse simpliciter, non 
autem de his, quae dant esse individuale et incommunicabile. Ad tertium dicendum, quod dato 
quod duo homines nasceretur, quorum unus esset triangularis et alter quadrangularis, non 
obstante quod tales figurae differant specie secundum se consideratae, tamen hi duo homines 
per tales figuras, tanquam per sua principia individuantia differrent solo numero et 
individualiter, sic etc. Ad quartum patet per idem. Ad quintum dicendum, quod Augustinus 
loquitur de productionibus ratione, quae sunt idem relationibus constitutivis, quod cum 
diligentia quaesivi in illo capitulo, sed nec haec verba, nec aliqua ipsis similia inveni. Si tamen 
alicubi talia verba vel his similia [165] invenirentur in dictis Augustini, tunc dico quae si 
considerentur secundum se, tunc differunt specie, sicut iam dictum est.  

QUANTUM ad quartum principale, utrum Spiritus Sanctus possit dici ingenitus, dicendum 
quod, quamvis haec sit falsa, Spiritus Sanctus est genitus, haec tamen non est vera, Spiritus 
Sanctus est ingenitus, accipiendo ingenitum privative, quia affirmativa de praedicato privativo 
non sequitur ad negativam de praedicato finito, nisi praesupposita constantia subiecti cum 
aptitudine ad formam oppositam illi privationi. Sed Spiritus Sanctus non sic caret generatione, 
quod habeat aptitudinem ad eam. AD ARGUMENTUM principale dicendum quod quamvis 
terminus generationis sit principium spirationis, tamen quia spiratio et generatio sunt personales 
proprietates duorum suppositorum simpliciter coaeternorum et relative oppositorum, ideo non 
est ibi prioritas, nisi rationis. 

	


