DISTINCTIO XII et XIII

Secundae particulae tractatus de processione Spiritus Sancti distincta et clara divisio,
duarumque distinctionum non inepta subdivisio, in quibus de eadem processione agitur
comparative.

ITEM QUAERITUR etc. Postquam Magister determinavit de filii generatione et Spiritus Sancti
processione secundum se, nunc prosequitur de eis comparative. Et dividitur in duas partes, quia
primo inquirit aliqua de processionis ordine. Secundo de distinctione processionis a filii
generatione ibi, post haec considerandum. Prima in duas, quia primo simul movet duas
quaestiones; secundo ponit ad illas quaestiones distinctas responsiones. Secunda ibi, his et
huiusmodi, et haec dividitur in tres partes, quia primo quantum ad primam quaestionem ostendit
quod Spiritus Sanctus non procedit prius a patre, quam a filio; secundo quo ad secundam
quaestionem ostendit quod Spiritus Sanctus non procedit magis a patre; et tertio ostendit sub
quo sensu intelligendae sunt aliquae auctoritates quae praedictis videntur obviare. Secunda ibi,
nunc autem tractandum. Tertia ibi, Augustinus tamen in 15. liber de Trinitate. Tunc sequitur,
prius haec considerandum etc. in qua magister innuit distinctionem inter generationem et
processionem, et dividitur in duas partes, quia primo ostendit quod Spiritus Sanctus non debet
dici genitus. Secundo ostendit quod licet Spiritus non sit genitus, ex hoc tamen non debet dici
ingenitus ibi, nunc considerandum est. Prima in tres, quia primo ostendit quod nasci seu
generari non potest competere Spiritui Sancto. Secundo ostendit quod procedere convenit filio,
cui tamen proprie convenit generari. Et tertio ex his innuit differentiam inter generationem et
processionem, quamvis sufficienter huiusmodi distinctionem attingere non possumus in ista
vita mortali. Secunda ibi, cum autem Spiritus Sanctus; tertia ibi, inter generationem vero filii.
Tunc sequitur illa pars. Nunc considerandum, ubi primo Spiritum Sanctum non debere dici
ingenitum ostendit ex dictis Augustini. Secundo obiicit ex dictis Hieronymi. Tertio respondet
huiusmodi obiectioni. Secunda ibi, Hieronymus tamen in regulis; tertia ibi, sed ut istam, etc. Et
haec in duas. Nam primo ponit praedictae obiectionis solutionem; secundo addit suae solutionis
confirmationem, ibi. Quod autem etc. Quantum ad istas duas distinctiones quaero hanc
quaestionem.

Quaestio I
An filii generatio sit prior spiratione Spiritus Sancti?

Licet spiratio activa quo quomodo praesupponat generationem in divinis, non tamen ob id inter
has notiones ulla realis arguitur prioritas. Generatio tamen et spiratio realiter distingui possunt,
saltim indirecte, quarum emanationum distinctio distinctioni secundum numerum assimilatur.
Verumtamen abusive Spiritus Sanctus ingenitus nocitatur.

UTRUM GENERATIO filii sit prior spiratione spiritus sancti? Et videtur quod sic, quia illud,
cuius terminus est principium spirationis, hoc est prius spiratione. Sed generationis terminus,
puta filius, in divinis est principium spirationis, ergo etc. CONTRA, sicut se habet filius ad
Spiritum Sanctum, sic se habet generatio ad spirationem. Sed filius non potest esse prior Spiritu
Sancto, ergo nec generatio erit prior processione, sive spiratione. Maior patet, quia sicut se
habet terminus ad terminum, sic se habet via ad viam. Minor similiter patet, quia non maiorem
prioritatem habet filius respectu Spiritus Sancti, quam pater respectu filii, sed superius
probatum est, quod pater non est prior filio, ergo etc. Hic quattuor sunt videnda. Primo de eo,



quod quaeritur. Secundo quantum ad distinctionem sequentem videndum est, utrum generatio
et spiratio different realiter? Tertio utrum earum distinctio magis assimiletur distinctioni
specifice vel numerali? Et quarto utrum spiritus sanctus possit dici ingenitus? Sicut videtur
dicere Beatus Hieronymus.

QUANTUM AD PRIMUM, utrum generatio filii sit prior spiratione Spiritus Sancti, dictum est
superius in distinctione 9. Sed unum est, quod distuli usque modo, videlicet quod sunt quidam
qui quantum ad prius et posterius in divinis tria ponunt, quae non reputo esse vera. Primum est,
quod generatio filii est prior spiratione Spiritus Sancti naturali praesuppositione, et posset
probari secundum eos, quia sicut se habet terminus processionis unius ad terminum processionis
alterius, sic se habet processio ad processionem. Sed Spiritus Sanctus praesupponit filium, cum
sit tertia persona in divinis, et filius secundam, ergo processio Spiritus Sancti praesupponit
processionem filii. 2. Secundo idem dicunt de paternitate, vel quacunque alia divina relatione
per comparationem ad fundamentum, quia sicut ipsi dicunt, in creaturis non plus differt relatio
a fundamento, quam in divinis, quia utrobique reperitur absolutum et relativum, utrunque
secundum [162] propriam rationem utriusque. Sed in creaturis est ordo naturae secundum prius
et posterius inter fundamentum et relationem, ergo et in divinis.

ETSI DICITUR eeis, si in divinis fundamentum esset prius natura quam respectus, tunc essent
in divinis duae naturae. IPSI RESPONDENT, quod licet in divinis non sint duae naturae
facientes compositionem, sunt tamen in divinis duae res extendendo nomen rei ad absolutum et
relativum. 3. TERTIO IDEM dicunt de communi spiratione respectu paternitatis, nam cum
paternitas sit personae patris constitutiva et communis spiratio non constituat. Sed patris
personam constitutam praesupponat, sequitur quod paternitas sit naturaliter prior communi
spiratione. SED ILLA non videntur esse vera, quia summe primo nihil potest esse prius
naturaliter. Sed quodlibet praedictorum est summe primum, cum sit simpliciter aeternum, ergo
etc. AD PRIMUM ergo dicendum quod non quaelibet praesuppositio arguit realem prioritatem,
seu naturalem. Sed solum illa praesuppositio, quae est in diversitate naturae, persona enim
divina, quae est pater, praesupponit seipsam ut est Deus et tamen inter Deum et patrem in divinis
non est prius et posterius reale, de quo tu loqueris. Falsum etiam in argumento assumitur, quia
quamvis filius producat Spiritum Sanctum et praesupponatur a Spiritu Sancto, tamen non est
realiter seu naturaliter prior Spiritu Sancto, cum eandem habeant naturam penitus indivisam. In
secundo dicto similiter falsum assumunt, cum dicunt quod non plus differat relatio in creaturis
a suo fundamento, quam in divinis. Illa est falsissima, quia dato quod relatio creata transeat
quantum ad esse in suum fundamentum ad ipsum comparata, non tamen recipit praedicationem
fundamenti, sed divina essentia substantialiter et identice praedicatur de qualibet divina
relatione praedicatione dicente, hoc est hoc. Cum ergo talis praedicatio ubicunque invenitur
necessario concernat maiorem convenientiam praedicati ad subiectum, quam ubi inveniri non
potest, ergo necessario sequitur, quod plus differant relatio creata et suum fundamentum, quam
relatio divina. Etiam non est simile quod assumunt, quia cum relationes creaturarum sint
temporales et quasi tota die quantum ad actualem denominationem sui fundamenti adveniant et
recedant, quid mirum si suum fundamentum tanquam naturaliter praesupponunt? Relationes
vero divinae sunt simpliciter aeternae et immutabiles, et ideo nihil est ad propositum quod
assumunt. RESPONSIO etiam eorum, cum dicunt quod in divinis sint duae res extendendo
nomen rei ad absolutum et relativum, est periculosa valde, quia si res absoluta in divinis poneret
numerum cum re relata, cum sint tres res relatae et una absoluta ponens cum eis numerum, tunc
esset realis quaternitas in divinis, quod fuit error loachim, qui error est expresse damnatus extra
De summa trinitate et fide catholica capitulo ‘Damnamus’ etc., ‘Nos autem sacro approbante
concilio’. Nec tertium eorum dictum valet, quia etiam secundum eos, paternitas non est prior
filiatione, sed simul sunt natura et naturali intelligentia. Sed filiatio non potest esse prior



spiratione activa, ergo nec paternitas, quia quandocunque aliqua simul sunt, quicquid non est
posterius uno, non potest esse posterius altero. Probo minorem, quia nihil eorum, quae pater
communicat filio est posterius filiatione quia omne tale quod pater communicat in se prachabet,
cum nihil det, quod non habet. Sed pater non solum essentiam, verumetiam communem
notionem, vel ipsam spirationem filio communicat, ergo huiusmodi spiratio non poterit esse
posterior filiatione. Item, cum talis communis notio aequalem habeat relativam oppositionem
et simultatem cum spiratione passiva, quae est Spiritus Sancti constitutiva proprietas, qualem
habet paternitas et filiatio. Liquido apparet quod in divinis nulla potest esse realis prioritas, nec
personarum, nec relationum, sive oppositarum, nec disperatarum, nec processionum sive
originum. Et cum dicunt quod communis notio non constituit, de hoc sunt opiniones, ut infra
poterit patere, cum tractabo de constitutivis principiis personarum. Ad praesens tamen dico
quod dato quod non constituat patris personam in esse distinctivo quo ad filium, non tamen est
posterior paternitate, sicut nec essentia divina, quae personam patris non constituit in esse
distinctivo respectu cuiuscunque divinae personae.

QUANTUM AD SECUNDUM principale, utrum generatio et spiratio differant realiter?
Dicendum, quod omnes catholici doctores in hoc conveniunt, quod duae sint verae et reales
productiones in divinis, puta productio filii, quae dicitur generatio et productio Spiritus Sancti,
quae dicitur spiratio. Sed in modo declarandi istarum processionum distinctionem doctores
variantur. DICIT ENIM doctor noster quod relationes oppositae in divinis distinguuntur
secundum se, supposita vero distinguuntur per tales oppositas relationes, desperatae vero
relationes distinguuntur eo, quod immediate fundantur in suppositis distinctis oppositis
relationibus, et ideo cum generatio et spiratio sint in duobus suppositis relationibus oppositis
realiter distinctis, puta in filio et Spiritu Sancto, ideo huiusmodi processiones realiter sunt
distinctae. SED CONTRA istum modum, quem credo esse verum, arguit quidam doctor sic.
Quia tu alias dixisti, quod tota causa quare generare et spirare possunt stare simul est, quia non
habent ad invicem oppositionem. Sed non plus opponuntur generari et spirari, quam generare
et spirare, ergo et illa poterunt stare simul, si illa est causa sufficiens quam assumes. 2.
Praeterea, tu pluries dixisti, quod relationes desperatae non multiplicantur, seu distinguuntur,
nisi adsit distinctio secundum esse, cum ergo in divinis etiam secundum te non sit distinctio
secundum esse, ergo secundum dicta tua processiones sive desperatae relationes non erunt ibi
distinctae. 3. Praeterea, si relationes, non erunt ibi distinctae. 3. Praeterea, si relationes
desperatae distinguuntur realiter ex hoc, quod sunt in distinctis suppositis, tunc communis notio
erit realiter distincta a seipsa eo quod sit in patre et filio. Probatio consequentiae, quia existente
eadem causa, semper sequitur idem effectus. Sed secundum te causa distinctionis realis
relationum desperatarum in divinis est, quia sunt in distinctis suppositis. SED ISTIS non
obstantibus dicta nostri doctoris manent inconcussa, loquitur enim doctor de talibus desperatis,
quae ambae sunt personales proprietates et incommunicabiles, ex cuius ignorantia procedunt
argumenta praedicta. AD PRIMUM ergo dicendum quod causa quare generare et spirare stant
simul est non oppositio. Tamen hoc non est tota causa, etiam secundum dicta doctoris nostri,
est enim intentio doctoris nostri, quod cum praedicta non oppositione, causa huius
compossibilitatis est, quia spirare non est incommunicabilis personalis proprietas, sed generari
et spirari sunt duarum personarum incommunicabiles et personales proprietates. Etiam minor
videtur esse falsa, quia eo ipso, quod per ipsum generari communicatur filio ipsa spiratio activa,
quae directe opponitur spirationi passivae, ergo saltem indirecte magis opponuntur generari et
spirari, quam generare et spirare, quia per generare nihil communicatur patri, quod directe
spirationi activae opponitur. Ad secundum dicendum quod est dare gradus in relationibus
desperatis, quia quaedam nec directe, nec indirecte opponuntur et illae, ut rem dicunt non
multiplicantur, nisi multiplicato ipso esse rei, in qua fundantur, quamvis multiplicari possint ut
relationes sunt, si ad distinctos terminos referantur. Aliae sunt, quae saltem indirecte aliquo



modo opponuntur, sicut iam patuit de generari et spirari, et hae possunt multiplicari etiam, ut
res sunt [163] distinctis et multiplicatis suppositis, in quibus sunt, non multiplicato ipso esse.
Ad tertium dicendum quod communis notio non est in patre et filio, ut duo sunt, sed ut unum
principium sunt ipsius Spiritus Sancti, ut patuit superius distinctionibus 10 et 11. DOCTOR
ETIAM communis in diversis suis dictis et scriptis diversimode nititur declarare modum
distinctionis illarum processionum, quandoque namgque dicit quod distinguuntur per
comparationes ad terminos, quia processiones se habent per modum motus, omnes autem motus
et mutationes specificantur et distinguuntur ex terminis, ergo cum illarum processionum termini
sint realiter distincti, puta filius et Spiritus Sanctus, ergo et ipsae processiones realiter
distinguuntur. SED ISTUD impugnatur primo a doctore nostro sic. Quia motus non fortitur
speciem ex termino ad quem est, inquantum suppositum habet rationem termini, quia ut sic
dealbari et denigrari essent eiusdem speciei, quando dealbari terminaretur ad suppositum
Socratis, et denigrari ad suppositum Platonis. Item, duae albedines differrent specie, cum
terminaretur una ad hominem, alia ad lapidem. Distinguuntur ergo motus ex terminis inquantum
forma, seu natura habet rationem termini, ut patet 3. Physicorum. Differunt enim denigratio et
dealbatio specie, quia albedo et nigredo, quae sunt termini formales illorum motuum, differunt
specie et dealbatio et dealbatio differunt numero, quia albedo et albedo differunt numero. Cum
igitur in divinis terminus formalis sit unus, puta natura divina, quamvis termini suppositales
differant, ergo ex termino, quo motus specificatur, non possumus probare realem distinctionem
processionum in divinis. 2. Etiam illud potest probari sic, sicut se habent emanationes ad
terminos emanationum, sic se habent principia emanationum, puta intellectus et voluntas ad
ipsas emanationes, quia emanationes mediant inter principia et terminos. Sed in divinis
principia non distinguuntur realiter ex emanationibus, ergo nec emanationes distinguentur
realiter ex terminis. 3. Praeterea, ab eodem res habet esse et distinctum esse. Sed ipsi motus non
habent esse ex terminis, quia secundum suum esse ipsi motus praecedunt terminos, ergo etc. 4.
Praeterea, si omnis motus specificaretur ex termino, tunc motus curvus et motus rectus essent
eiusdem speciei. consequens est falsum, quia non minus differunt quae distinguuntur divisione
principali quam quae secundaria, puta quae differunt ex subdivisione unius membri primae
divisionis. Sed motus secundum locum primo dividitur in motum rectum et circularem. Motus
autem rectus dividitur in motum sursum et deorsum, qui differunt specie, ergo etc.
Consequentia patet, quia motus rectus et motus curvus sive circularis possunt ad idem ubi
terminari. PROPTER quod doctor praedictus ponit adhuc tres alios modos praeter iam dictum
modum. Primo enim ait quod talis distinctio emanationum sit ratione modorum emanandi, puta
quia una est modo intellectus sive naturae, et alia modo voluntatis. 2. Secundo, quia una
emanatio est ab uno, puta generatio et alia est a duobus, puta ipsa spiratio sive Spiritus Sancti
processio. 3. Tertio dicit, quod distinguuntur ratione ordinis, ex eo videlicet quod velle habet
ordinem ad intelligere. SED PRIMUS illorum trium modorum non valet, quia cum natura et
voluntas in divinis sola ratione differant, nisi aliud dicatur ex earum differentia, quae est per
modum nostrum intelligendi, non poterimus arguere realem differentiam ipsarum
processionum. Nec secundus modus valet, quia procedere ab uno vel a pluribus non in eo quod
plura, sed magis in eo quod unum, hoc per se non facit differentiam. Nec tertius modus valet,
quia talis ordo, qui est inter velle et intelligere divinum, non potest esse ordo realis, quia ordo
realis praesupponit ordinata realiter distincta. Sed intelligere et velle Dei sunt idem realiter,
ergo etc. DIXERUNT ergo quidam alii quod illae emanationes non possunt distingui, nisi
ponatur quod earum principia, puta intellectus, sive natura et voluntas, sint formaliter distincta
ex natura rei, quod probant sic. Quia idem manens idem semper facit idem 2. De generatione,
ergo si principium illarum emanationum esset indistinctum realiter et formaliter, tunc solum
unam emanationem produceret. 2. Praeterea, impossibile est quod unum indistinctum realiter
et formaliter duorum productorum sit principium, quorum unum procedat libere et alterum
necessario, sed Spiritus Sanctus procedit libere et filius necessario, ergo etc. 3. Praeterea, agens



quodcunque secundum principium indistinctum formaliter non determinat sibi certum
numerum productorum, sicut patet tam in agente univoco, puta in igne producente ignem, quam
in agente aequivoco, puta de sole producente ignem. Si igitur principium productivum in divinis
esset indistinctum formaliter, tunc immoderata esset divina productio. SED QUAMVIS illa
distinctio formalis sit superius reprobata, tamen quantum ad praesens spectat negotium arguo
contra eam sic. Ubicunque reperitur ratio omnis entitatis sub una ratione entitatis unitissime et
simplicissime, quantum est ex natura rei, et ab intra, ibi nulla cadit distinctio formalis ex natura
rei et per consequens omnis ratio activitatis ibidem poterit unitissime reperiri. Sed in divinis est
huiusmodi, ut declaratum est superius, ergo etc. 2. Praeterea, non minus est mirabile et singulare
oppositas relationes fundari in uno penitus indistincto fundamento, quam idem simplex et
formaliter indistinctum esse principium duarum emanationum realiter distinctarum, maxime
cum motus et emanationes, etiam naturaliter loquendo, non numerentur per ea, a quibus sunt;
motus enim unius navis unus existens posset esse a mille viris, sed in divinis oppositae
relationes sunt in eodem simplicissimo et indistincto fundamento, ergo etc. AD PRIMUM
potest dici quod philosophus per illam propositionem non intendit excludere ab eodem
producente, quin possit plura producere, sed intendit concludere productionis perpetuitatem,
puta si tale agens est invariabile, tunc si semel producit semper producet, et sub illo sensu tunc
concedo propositionem etiam in divinis, quia pater invariabiliter semper genuit, generat et in
sempiternum generabit filium suum. Et eodem modo dico de patre et filio quoad Spiritum
Sanctum. Ad secundum dicendum quod filius sic procedit naturaliter et necessario, quod tamen
procedit liberrime, quia nullatenus procedit coacte et Spiritus Sanctus sic procedit libere, quod
tamen procedit determinate et necessario, determinate quidem, quia per suam processionem sibi
communicatur eadem natura, quae et filio communicatur per generationem et necessario
procedit, quia immutabiliter procedit et impossibile est eum non procedere. Ad tertium
dicendum, quod quamvis maior aliquam veritatem habeat de agentibus secundis, non est tamen
vera de agente primo, agentia namque secunda determinantur ad distincte agendum per certa
principia sibi indita ab agente primo. Primum autem agens non expectans impressionem seu
determinationem cuiuscunque alterius agentis per unam suam simplicem entitatem ex seipso
est determinatum ad producendum omnia, quae producit, tam ad intra, quam ad extra; unde ex
infinitate perfectionis divinae naturae contingit quod ipsa omnino existens indistincta est
principium distinctorum. Etiam ipsa divina essentia inquantum est faecundum principium
illarum duarum emanationum, sic connotat paternitatem et commune notionem, quae etsi non
sint distinctae res, sunt tamen distinctae relationes. Posito enim quod voluntas et intellectus in
divinis essent distincti modo quo ipsi ponunt, adhuc talis distinctio oporteret quod immediate
oriretur ab ipsa divina essentia omnino et penitus indistincta, alias esset processus in infinitum
et ideo pari ratione standum est [164] in primis, scilicet quod ipsa divina essentia formaliter et
realiter indistincta est principium productivum duorum suppositorum secundum duas distinctas
emanationes.

QUANTUM AD TERTIUM principale, utrum distinctio generationis et spirationis magis
assimiletur distinctioni specificae vel numerali, deberem trifariam procedere. Primo enim
deberem istum articulum tractare de ipsis emanationibus. Secundo, de ipsis relationibus seu
personalibus proprietatibus, et tertio de ipsis divinis suppositis. Attamen ratione brevitatis
quantum ad haec omnia istum articulum simul et indistincte tractabo, primo recitando doctorum
opiniones et in fine quid ego sentiam breviter insinuabo. EST IGITUR quaedam opinio dicens
distinctionem in divinis magis assimilari distinctioni specificae quam numerali, quia illa
distinctio est specifica quae est secundum formas specifice distinctas. Sed relationes in divinis,
quibus divina supposita distinguuntur, sunt specifice distinctae, ergo etc. AD HANC rationem
quidam dicunt quod maior non est vera, nisi in his, ubi formae specificae concernunt naturarum
diversitatem. Hoc autem non est in divinis ubi relationes specifice differentes stant cum una et



indistincta natura. SED NISI aliter dicatur, illud non sufficeret, quia si ex hoc velles arguere
quod non differrent specifice, quia natura in qua fundantur relationes personas constituentes
non different specifice, tunc consimiliter posses dicere quod non differrent numero, quia
huiusmodi natura non distinguitur numeraliter. ET IDEO alii negant minorem, quia cum
praedictae relationes fundentur in essentia divina, et per consequens in eam transeant, ipsae non
possunt specifice differre. Secus autem est, ut dicunt in creaturis, ubi diversae relationes
fundantur in diversis naturis. SED NEC illud valet eadem ratione iam dicta, quia cum natura
divina sit una numero etc. 2. Praeterea, principia distinctiva distinctis per ipsa non possunt dare
aliam distinctionem, quam eam, quae eis competit secundum eorum rationem formalem. Sed
paternitas et filiatio secundum earum formales rationes differunt specifice, ergo etc. 3.
Praeterea, relationes divinae non possunt personas distinguere, nisi eo modo, quo manent in
divinis. Sed, ut communiter dicitur, ipsae secundum esse transeunt in divinam essentiam et
manent secundum rationem quidditatis, quae est ratio specifica et formalis, ergo personas
distinguunt specifice et formaliter. 4. Praeterea, relationes similes non possunt multiplicari in
divinis, ergo solummodo ibi erunt relationes specie differentes, et per consequens constituunt
supposita specifice differentia. Antecedens ab omnibus est concessum. Consequentia patet. 5.
Praeterea, secundum Augustinum 15. De Trinitate', producta divina supposita determinant sibi
productiones specie differentes, cum ergo productiones specificentur ex terminis, necesse est
terminos ipsos per modum speciei esse distinctos. ETIAM SUNT quidam hic medium tenentes,
qui dicunt quod relationes divinae possunt dupliciter considerari. Uno modo ut sunt merae et
simpliciter relationes et ut referunt ipsa supposita, et sic aliquo modo differunt specie. Alio
modo ut contrahunt a divina essentia vim formarum substantialium et sic sunt formae eiusdem
speciei, et constituunt personas in genere substantiae solo numero differentes, et quia ordine
naturae supposita prius sunt constituta quam relata, ideo non differunt specie. SED NEC illud
videtur valere, quia si relatio non constituit, nisi ut contrahit ab essentia vim, seu virtutem
formae substantialis, tunc non constitueret suppositum relativum, sed simpliciter absolutum, et
sic haberemus tria supposita absoluta in divinis, quod est contra fidem. ALII DICUNT? quod
respiciendo ad relationes, potest convenienter concedi quod differant specie, sed respiciendo ad
naturam divinam non debent dici differre specie, sed numero solum.

SED ETIAM illud non est verum, quia respiciendo divinam naturam, tunc supposita divina non
differunt numero, sed sunt una res numero simplicissima. ET IDEO DICO, quod quamvis non
possimus proprie loqui de differentia numerali, vel specifica applicando sermones nostros ad
divina, tamen si ad unum istorum nos volumus determinare, debemus magis dicere quod
distinctio divinorum suppositorum assimiletur distinctioni numerali, quam specifice. Quia
quantum possumus, salva semper veritate, dicta nostra sic moderari debemus, ut haereticis non
demus occasionem suae haereticae praevitatis. Sed distinctio suppositorum specifica secundum
usitatum modum loquendi, sonat in diversitatem et distinctionem naturae, quam diversitatem
posuit Arius in divinis, ergo magis debemus asserere divinorum suppositorum distinctionem
numeralem, quam specificam. Et eodem modo dicere nos oportet de processionibus, cum
processiones non sint distinctae, nisi quia in distinctis sunt suppositis, ut dicit una opinio, vel
quia terminatur ad distincta supposita, ut dicit alia opinio. 2. Praeterea, omne agens perfectum
producit sibi simile in natura, nisi adsit aliquod impedimentum, vel ex parte agentis, vel ex parte
recipientis, ut patet per Commentator 7. Metaphysicae et illa est vera loquendo de agente non
aequivoco, sed in divinis est agens perfectum et nullum est ibi impedimentum, productum
autem in similitudine naturae est eiusdem speciei cum producente, ergo etc. 3. Praeterea,
ubicunque producens et productum in omnibus conveniunt praeter solam actionem producentis,
passionem producti, ibi producens et productum sunt necessario eiusdem speciei, quia in omni

'Cap. 27 tom. 3
*Durandus



productione quam vis cumque univoca producens et productum differunt penes huiusmodi
actionem et passionem. Sed sic est in divinis teste Damasceno qui ait libro 1 quod in divinis
omnia sunt idem praeter generationem, ingerationem et processionem. 4. Praeterea, supposita
omnino eiusdem et aequalis perfectionis non differunt specie, quia in simpliciter differentibus
specie non possunt dari duae species aequalis perfectionis, sed supposita divina sunt omnino
aequalis, immo eiusdem perfectionis, quia cuicunque suppositorum deficeret aliqua perfectio,
illud non esset Deus, cum hoc intelligatur nomine Dei, quod est perfectum omni perfectione, ut
patet per Commentatorem 5. Metaphisicae. 3. Praeterea, illa est expressa intentio Damasceni
libro 3. ubi ait: Numero et non natura dicuntur differre hypostases. AD PRIMUM ergo
contrariae opinionis dicendum ad minorem, quod quamvis paternitas et filiatio secundum se
consideratae distinguuntur specifice, tamen ut constituunt divina supposita induunt modum
individualium proprietatum, igitur ut sic distinguunt ipsa constituta supposita solum
individualiter. Hoc etiam videmus in creaturis, puta quod aliqua individualia principia
secundum se considerata specie differunt. Attamen, ut distinguunt sua individua sub communi
natura, non distinguunt ea specie, sed solo numero. Ad secundum dicendum, quod maior solum
verificatur de talibus principiis distinctivis, quae distinctis per ipsa dant esse simpliciter, non
autem de his, quae dant esse individuale et incommunicabile. Ad tertium dicendum, quod dato
quod duo homines nasceretur, quorum unus esset triangularis et alter quadrangularis, non
obstante quod tales figurae differant specie secundum se consideratae, tamen hi duo homines
per tales figuras, tanquam per sua principia individuantia differrent solo numero et
individualiter, sic etc. Ad quartum patet per idem. Ad quintum dicendum, quod Augustinus
loquitur de productionibus ratione, quae sunt idem relationibus constitutivis, quod cum
diligentia quaesivi in illo capitulo, sed nec haec verba, nec aliqua ipsis similia inveni. Si tamen
alicubi talia verba vel his similia [165] invenirentur in dictis Augustini, tunc dico quae si
considerentur secundum se, tunc differunt specie, sicut iam dictum est.

QUANTUM ad quartum principale, utrum Spiritus Sanctus possit dici ingenitus, dicendum
quod, quamvis haec sit falsa, Spiritus Sanctus est genitus, haec tamen non est vera, Spiritus
Sanctus est ingenitus, accipiendo ingenitum privative, quia affirmativa de praedicato privativo
non sequitur ad negativam de praedicato finito, nisi praesupposita constantia subiecti cum
aptitudine ad formam oppositam illi privationi. Sed Spiritus Sanctus non sic caret generatione,
quod habeat aptitudinem ad eam. AD ARGUMENTUM principale dicendum quod quamvis
terminus generationis sit principium spirationis, tamen quia spiratio et generatio sunt personales
proprietates duorum suppositorum simpliciter coaeternorum et relative oppositorum, ideo non
est ibi prioritas, nisi rationis.



