DISTINCTIO XIV

Secundae particulae principalis tractatus de Spiritus Sancti processione brevis et utilis divisio,
nec non praesentis distinctionis clara et aperta subdivisio, in qua sermo de emanatione temporali
incipit explicari.

PRAETEREA diligenter. Ista est distinctio 14, in qua Magister postquam tractavit superius de
Spiritus Sancti emanatione eternali, hoc determinat de eiusdem Spiritus Sancti processione
temporali. Et dividitur in tres partes, quia primo Magister tractat de istius temporalis
processionis, seu missionis principio. Secundo, de eius modo. Tertio, de quodam Spiritus Sancti
proprio vocabulo. Secunda incipit, ibi, nunc de Spiritu Sancto etc. Tertia ibi, Praeterea
diligenter considerandum. Primam in duas, quia primo ostendit quo modo Spiritus Sanctus
temporaliter procedit a Patre et Filio. Secundo, quomodo etiam procedit a seipso, ibi, hic
considerandum. Prima in duas, quia primo ostendit quomodo Spiritus Sanctus temporaliter
procedit a patre et filio. Secundo, inquirit utrum dari possit ab aliquo homine sancto. Secunda
ibi, hic quaeritur utrum viri sancti. Prima in duas, quia primo, quantum ad principium
temporalis processionis, ponit suam determinationem. Secundo, excludit a suo proposito
quandam falsam opinionem, ibi, sunt autem aliqui. Sequitur illa pars, Hic quaeritur utrum viri
sancti. Et dividitur in tres partes, quia primo ostendit quod Spiritus Sanctus non datur, nec dari
potest ab aliqua pura creatura. Secundo, ostendit quomodo huic veritati auctoritas Apostoli
videtur esse contraria. Et tertio manifestat qualiter illa auctoritas sit intelligenda. Secunda ibi,
Sed huic videtur contrarium. Tertia ibi, sed intelligendum est Apostolum dixisse. Circa istam
distinctionem quaero hanc quaestionem.

Quaestio I
An Spiritui Sancto conveniat temporalis processio?

Cum nil aliud sit processio temporalis quam progressio quadam amoris a patre et filio ad
sanctificandas creaturas, non immerito soli Spiritui Sancto ascribitur, licet communiter
loquendo, filium quoque procedere nonnunquam dicamus. Verum, cum huiusmodi processio
non ponat in numero cum aeterna emanatione, hominibus sanctis non solum Spiritus Sancti
dona exhibentur. Verum etiam et ipsum donum personaliter datur, quamvis tamen non
quaecunque dona concomitetur.

UTRUM Spiritui Sancto conveniat temporalis processio. Et videtur quod non, quia ei quod est
simpliciter aeternum, non convenit procedere temporaliter, sed Spiritus Sanctus est simpliciter
aeternus, ergo etc. Maior probatur, quia sicut se habet illud, quod est simpliciter temporale ad
aeternam processionem, sic illud, quod est simpliciter aeternum ad temporalem processionem.
Sed impossibile est simpliciter temporale aeternaliter procedere, ergo impossibile videtur
simpliciter aeternum temporaliter procedere. Minor patet ex fide. IN CONTRARIUM est
Magister in littera, qui dicit quod gemina est Spiritus Sancti processio, aeterna scilicet et
temporalis. In ista quaestione quattuor sunt videnda. Primo de eo, quod quaeritur. Secundo,
utrum procedere, seu processio sit proprium Spiritui Sancto, vel sit commune sibi et filio.
Tertio, utrum processio temporalis ipsius Spiritus Sancti ponat numerum cum aeterna sua
processione. Et quarto, utrum in tali temporali processione detur Spiritus Sanctus personaliter,
vel dona sua tantum.

QUANTUM ad primum principale, scilicet, utrum Spiritui Sancto conveniat processio
temporalis, sic procedam. Primo enim ponam illud quod tenere propono circa istud quaesitum.



Secundo, ducam aliquas instantias contra me, et respondebo ad eas. Tertio adducam modos
dicendi aliquorum doctorum in ista materia, et dictis eorum obviabo inquantum mihi videntur
contraria. QUOD AD PRIMUM dico quod Spiritui Sancto convenit temporalis processio; quia
illa processio quae est ad terminum temporalem seu ad terminum, qui in tempore cepit esse,
dici debet temporalis. Sed Spiritui Sancto convenit processio ad terminum, qui in tempore cepit
esse, ergo etc. Maior patet, quia omne, quod se habet per modum fluxus, sive processus inter
duos terminos, quorum unus se habet ut terminus a quo, et alius ut terminus ad quem, semper
illud denominatur a termino ad quem est, et ideo motus et mutationes semper denominantur a
terminis ad quos sunt, ut patet per philosophum 5. Physicorum. Sed processio, ut patet ex vi
vocabuli, mediat inter duos terminos, requirit enim aliquid a quo procedatur et aliquid ad quod
procedatur. Minor etiam patet, quia pater et filius diligunt nos Spiritu Sancto, ergo amor, qui
est Spiritus Sanctus procedens aeternaliter a patre et filio, aliquo modo terminatur ad nos, qui
cepimus esse in tempore. Consequentia patet, sed antecedens ponit Magister in littera infra
distinctione 32, ubi etiam intendo aliqua circa illam materiam seriosius tractare. ET ILLA
processio potest sic describi: processio temporalis Spiritus Sancti est progressus amoris a patre
et filio ad creaturam pro sanctificatione eius. In hac descriptione progressus ponitur pro genere,
cetera autem ponuntur pro differentiis. Et quia processio ad tria potest comparari, scilicet ad
terminum a quo, et ad terminum ad quem et ad effectum, qui sequitur huiusmodi processionem,
ergo ut ab omnibus huiusmodi differentiae concernentur, igitur quo [166] ad primum ponitur
pater et filius, quoad secundum ad creaturam, et quoad tertium ponitur pro eius sanctificatione.
HIS PRAEMISSIS primo potest hic instari contra conclusionem. Secundo contra iam dictam
descriptionem. CONTRA conclusionem arguitur sic. Spiritus Sancti spiratio non est temporalis,
ergo nec eius processio. Antecedens ab omnibus conceditur. Consequentia probatur, quia quae
idem sunt, quicquid convenit uni et alteri, sed Spiritus Sancti spiratio est idem, quod eius
processio. 2. Praeterea, Spiritus Sanctus non caepit esse in tempore, ergo eius processio non
potest esse temporalis. Antecedens patet, quia in Symbolo dicitur. Aeternus Pater, aeternus
Filius, aeternus Spiritus Sanctus, sed nullum aeternum capit esse in tempore. Consequentia
etiam patet, quia Spiritus Sanctus sua processione accipit esse. 3. Praeterea, illud, per quod
creatura elevatur supra tempus, non debet dici temporale, sed per virtutem Spiritui Sancti
procedentis in nos, elevamur supra tempus, ergo etc. Maior est nota, quia per temporale non
transcenditur tempus. Minor patet, quia secundum Augustinum in 3. libro De Trinitate', cum
aliquid aeternum mente capimus, iam non in hoc mundo sumus. 4. Praeterea, omne temporale
est mutabile, ergo Spiritui Sancto non convenit temporalis processio. Consequentia patet, quia
cui convenit hoc, quod est mutabile, hoc de se est mutabile, nam mutabile non potest esse
conditio immutabilis. 5. Praeterea, nullum mutabile potest esse idem realiter cum essentia
divina, sed processio Spiritus Sancti est realiter idem, quod essentia divina, quia secundum
Anselmum omnia in divinis sunt idem, ubi non obviat relationis oppositio, sed inter essentiam
et processionem non est oppositio relativa. 6. Praeterea, processio sic se habet ad Spiritum
Sanctum, sicut generatio ad filium. sed filius non dicitur generari temporaliter, nisi ratione
assumptae humanitatis, ergo Spiritui Sancto non dicitur attribui processio temporalis, ex quo
nullam naturam assumpsit. CONTRA descriptionem potest argui sic: si processionis Spiritus
Sancti ad creaturam effectus est sanctificatio, tunc columba, quae apparuit Christo batizato
fuisset sanctificata, et similiter nubes, quae apparuit in Monte Thabor, ubi assumpto Petro,
Iacobo et loanne, Christus transfiguratus est ante eos. Sed illud nullus poneret. Consequentia
probatur, quia Spiritus Sanctus apparuit in illis creaturis, sed nisi processisset ad eos, non
apparuisset in eis. 2. Praeterea, sanctificatio creaturae est effectus totius trinitatis, ergo non bene
attribuitur processioni, quae convenit soli Spiritui Sancto. 3. Praeterea, in dono prophetiae
Spiritus Sanctus videtur procedere et tamen hoc donum stat quandoque sine sanctificatione, ut

'Cap. 18



apparuit in Balaam Propheta, qui non fuit sanctus. SED ILLA non concludunt. Ad primum,
ergo dicendum, quod licet spiratio et processio sint idem in significato, tamen differunt in modo
significandi ex eo, quod aliquid connotat processio, quod non connotat spiratio. Nam spiratio
solum connotat principium a quo, sed processio etiam connotat terminum ad quem, qui si
aeternus est, processio dicetur aeterna, sicut cum amor procedit a patre in filium, et econverso
etsi est temporalis, processio potest dici temporalis. Ad secundum nego consequentiam. Ad
probationem dico: quia, si Spiritus Sanctus accipit esse sua processione, prout aeterna est, non
ut temporalis est. Posset etiam dici, quod temporali processione licet non accipiat esse novum,
accipit tamen quendam modum essendi novum, puta esse qualiter non erat, scilicet
sanctificando creaturam, non tamen per mutationem sui, sed tantummodo per mutationem et
novitatem se tenentem ex parte creaturae. Sicut enim Deus ex tempore dicitur creator et
dominus, non per mutationem sui, sed per solam novitatem se tenentem ex parte creaturae, sic
ex tempore potest Spiritus Sancti processio terminari ad creaturam, et per consequens ipse
incipiet esse in creatura aliter, quam fuit, seu qualiter non fuit, sine omni mutatione et novitate
sui, sed solius creaturae, ita quod nascitur quodammodo quaedam mutua relatio, quae quamvis
sit realis ex parte creaturae, tamen solum est rationis ex parte Spiritus Sancti, eo quod huiusmodi
relatio reducatur ad relationem tertii modi, quae, ut patet per philosophum 5. Metaphysicae
quamvis sit realis ex parte mensurati, tamen est rationis tantum ex parte ipsius mensurae. Ad
tertium dicendum quod aliquid potest dici temporale dupliciter. Uno modo eo quod ipsum sit
subiectum tempori et motui caelesti. Alio modo eo quod ipsum sit vel est quando tempus est.
Primo modo non est temporalis processio Spiritus Sancti, sed secundo modo, quamvis autem
per primum non elevemur super tempus, per secundum tamen possumus elevari. Ad quartum
patet per iam dicta, quia temporale secundo modo dictum non oportet esse mutabile, nam ad
solam mutationem alterius tale temporale potest incipere et cessare, ut patuit in solutione
secundi argumenti. Ad quintum dicendum quod quamvis omnia, quae in divinis sunt, sint idem
divinae essentiae, tamen propter hoc, quod aliqua habitudo convenit aliis, quae non convenit
essentiae, saepius conceditur aliquid de aliis, quod non conceditur de essentia. Etiam maior non
est vera loquendo de temporali secundo modo dicto superius, de quo semper loquor in
proposito. Ad sextum dicendum quod minor non est vera, quia filius Dei mente spiritualiter
concipitur et spiritualiter gignitur. Unde de beata virgine dicit Beatus Bernardus, quod prius
concepit Dei filium mente, quam ventre. Et sic spiritualiter genitus etiam ipse filius dicitur
spiritus salutis iuxta illud: ‘A timore tuo, Domine, concepimus et quasi parturivimus spiritum
salutis’. AD PRIMUM contra descriptionem dicendum quod processio Spiritus Sancti non fuit
in illa columba, vel nube, vel etiam in igne, cum mittebatur Spiritus Sanctus Apostolis in linguis
igneis, tanquam in termino. Sed solum tanquam in signo, et ideo non oportebat talia recipere
hunc effectum sanctificationis, quia talis effectus tantummodo relinquitur ex vi processionis in
creatura rationali seu intellectuali, quae est illius processionis terminus susceptivus. Unde sicut
doctrina magistri, seu doctoris aliter est in verbo docentis et aliter in mente discipuli audientis,
quia in verbo est transitorie tanquam in signo. Sed in mente discipuli suum effectum relinquit
sic in proposito, etc. Ad secundum dicendum quod quamvis sanctificatio sit effectus totius
trinitatis, tamen appropriatur Spiritui Sancto. Nam sicut opera, in quibus claret sapientia divina,
appropriantur filio, eo quod filius sit sapientia genita in divinis, sic illa, in quibus bonitas et
misericordia elucescit, appropriantur Spiritui Sancto, eo quod Spiritus Sanctus sit amor
procedens in divinis. Posset etiam dici quod, quamvis simpliciter loquendo sanctificatio sit
totius trinitatis effectus, tamen isto modo sanctificare, puta per modum amoris procedentis
terminati ad mentem hominis est proprium ipsius Spiritus Sancti, quia in divinis non est amor
procedens, seu amor notionalis, nisi amor, qui est ipse Spiritus Sanctus. Ad tertium dicendum
quod licet donum gratuitum gratum faciens, puta gratia seu charitas non detur, nisi Spiritus
Sancti processione, alia tamen dona non gratuita, seu non gratum facientia, sic dari possunt,
quod in eorum donatione Spiritus Sanctus non dicitur procedere, sicut infra patebit, ideo talia



dona possunt alicui conveniri absque sanctificatione. De numero autem talium donorum est
prophetia, ideo argumentum non concludit. QUO AD TERTIUM promissum in isto articulo est
sciendum quod multi doctores multipliciter loquuntur circa istud quaesitum, quorum unus ponit
hanc propositionem quod Spiritus Sanctus in tot procedit, tanquam in terminum, in quot
procedit amor divinus, tanquam in obiectum. Et ad declarationem istius propositionis ipse ponit
ordinem obiectorum ipsius divini amoris dicens quod divinus amor tendit primo et principaliter
in essentiam divinam et in personas [167] divinas, quae ait identice participant essentiam,
secundarie vero et participative, immutabiliter tamen et formaliter tendit in quidditativas
rationes omnium creaturarum et in perfectiones earum. Sed mutabiliter et contingenter et non
formaliter tendit in existentias creaturarum secundum esse quidditativum, ac etiam secundum
esse accidentale, quod capiunt per proprietates naturales et secundum esse morale, quod capiunt
ex perfectionibus virtuosis et secundum esse gratuitum, quod capiunt ex participatione donorum
gratuitorum. Et subdit, quod secundum hoc Spiritus Sanctus quadam generali processione
procedit in omnem realitatem creaturae immutabiliter, quia tanquam terminum formalem
respicit omnes realitates rerum; processione vero spirituali procedit in perfectiones
gratificantes, tanquam in terminum, in quem tendit immutabiliter et ab aeterno. In animas vero
sanctas procedit mutabiliter, prout participare incipiant dona gratuita, quae sunt termini
immutabiles aeternae processionis. SED IN HIS dictis multi videntur esse defectus. Primo in
hoc, quod dicit personas divinas identice participare essentiam divinam, quia illud, quod habet
in se totam essentiam divinam secundum omnem suam virtutem et perfectionem, et est ipsa
essentia divina, hoc non participat essentiam divinam, sed quaelibet persona divina est
huiusmodi, ergo etc. Maior probatur, quia participare est partem capere, dicitur enim a parte, et
capio capis, ergo ubi totum secundum omnem suam virtutem et perfectionem habetur, ibi nihil
participatur. Minor etiam patet, quia nomine Dei intelligitur ens perfectum universali, seu omni
perfectione, ut patet 5. Metaphysicae ergo si aliqua divina persona totam divinam essentiam
secundum omnem suam virtutem et perfectionem non haberet, illa non esset Deus. Item si
aliqua persona non esset divina essentia, illa non esset Deus, sed participans non est
participatum. Nec iuvatur illud dictum, per hoc, quod adiungitur identice, quia nihil participat
seipsum, Albedo enim non participat albedinem, sed subiectum participat albedinem, quando
quasi partem capit albedinis, sumpta albedine secundum totam suam intensionem. Unde si
aliquod esset subiectum habens in se albedinem secundum omnem gradum et perfectionem
albedinis, hoc non participaret albedinem eo, quod ipsam haberet secundum omnem totalitatem
suae virtutis. Sic in proposito etc. Unde illa duo vocabula scilicet participare identice, videntur
sibi mutuo repugnare. 2. Secundo in hoc, quod ponit primarium et secundarium obiectum divini
amoris et dicit divinum amorem secundario terminari ad rationes, quidditativas creaturarum et
ad perfectiones earum, et ad existentias, non concordat cum aliis dictis suis, quae ponit inferius
distinctione 35. ubi dicit quod divina cognitio non terminatur ad aliquam creaturam, tanquam
ad obiectum secundario cognitum. Et ibidem ait quod cum divinus intuitus fertur in divinam
essentiam et creaturam, non fertur tanquam in duo cognita, seu duo intuita, sed tantummodo in
unum. EX HIS arguatur sic. Divinus amor non fertur in aliqua obiecta, nec terminatur ad aliqua
nisi in ea feratur et terminetur divina cognitio, quia amor praesupponit cognitionem et bonum
cognitum est obiectum voluntatis. Sed secundum illum doctorem cognitio divina non tendit in
aliquid tanquam obiectum secundarium, nec terminatur ad aliquam creaturam, ergo quidditates
creaturarum et perfectiones earum non possunt esse obiectum secundarium divini amoris, ad
quod divinus amor immutabiliter terminetur, cuius oppositum hic afferit ille doctor. 3. Tertio
deficiunt illa dicta, quia sibi mutuo videntur repugnare. Dicit enim ille doctor quod Spiritus
Sanctus procedit immutabiliter in omnem realitatem creaturae, tunc pono sub illa maiori hanc
minorem. Sed existentiae creaturae et animae sanctae sunt aliquae realitates creaturae, ergo
Spiritus Sanctus in rerum existentias et in animas sanctas procedit immutabiliter. OPPOSITUM
autem illius conclusionis ille doctor hic ponit, ut patet in praedictis. Cum igitur maior sit sua et



vera, addita minori in debita forma syllogistica, inferatur oppositum dicti per ipsum immediate,
ergo patet quod dicta sua mutuo sibi repugnant. Quod, autem minor illius syllogismi sit vera
patet, quia quod nulla res est omnino, nihil est, sicut dicit Beatus Augustinus, sed nequaquam
est dicendum quod animae sanctae et rerum existentiae omnino nihil sint, ergo etc. 4. Quarto
ille doctor videtur incidere in opinionem, quam ipsemet reprobat. ERAT enim opinio, quae dixit
quod Spiritus Sanctus dicitur procedere in anima solum inquantum dona sua recipiuntur in
anima. Hanc opinionem ipse reprobat dicens quod sic dicendo pater et filius dicerentur
procedere, quia talia dona sunt a tota trinitate, cum indivisa sint opera trinitatis. Sed quamvis
conclusio sua verbis dissonet a praedicta opinione, realiter tamen videtur esse eadem, quia si
Spiritus Sanctus non procedit in animam sanctam, nisi inquantum anima participat dona
gratuita, quae sunt terminus immutabilis aeternae processionis, tunc de plano sequitur quod
Spiritus Sanctus non procedit in animam sanctam, nisi inquantum dona suam recipiuntur in
anima, quod fuit conclusio opinionis per eam reprobatae. Et illud evidenter apparet ex dictis
suis distinctione 14 articulo 2. quaestionis suae, ubi sic ait: Non est aliud Spiritum Sanctum in
animas sanctas procedere, quam terminum processionis aeternae in animabus esse et poni ex
tempore. Patet igitur, quod finaliter hic aliud non ponit, quam illud, quod antea reprobavit, ergo
etc. ALIA OPINIO in isto proposito est quod Spiritus Sanctus procedit in animas per modum
amantis et dirigentis et per modum amati et cogniti. SED NEC illud valet, quia in hoc non
consistit ratio processionis Spiritus Sancti, quod commune est omnibus divinis personis. Sed
quaelibet divina persona amat animam sanctam et amatur ab ea et cognoscit animam sanctam
et modulo humanae capacitas cognoscitur ab ea. Etiam quaelibet divina persona dirigit et
gubernat animam sanctam, ergo etc.

QUANTUM ad secundum articulum scilicet, utrum processio conveniat tantum Spiritui Sancto,
est advertendum quod quamvis communiter et large loquendo quaelibet divinae personae
emanatio possit dici processio, iuxta quod etiam filius loquens de seipso ait: ‘Ego autem ex Deo
processi et veni in mundum’. Tamen illud vocabulum pro emanatione Spiritus Sancti tenetur
tanquam proprium, eo quod emanatio filii proprium nomen habeat et dicitur generatio et hoc
iuxta regulam topicam, quae dicit quod quando unum nomen est commune duobus, quorum
unum habet nomen proprium et non alterum, tunc pro altero tenetur nomen commune tanquam
proprium. Exemplum de diffinitione et propria passione, quorum utrumque dicebatur proprium,
quia tamen diffinitio habuit nomen distinctum, ipsa passio retinuit hoc nomen commune
tanquam proprium. Si autem arctatur hoc nomen processio ad processionem amoris, tunc dico
quod non solum appropriate, verumetiam proprie convenit Spiritui Sancto sive accipiatur
processio aeterna sive temporalis. De aeterna patet, quia sicut se habet generatio in divinis ad
filium, sic processio amoris ad Spiritum Sanctum, sed illa est proprietas Spiritus Sancti, quia
est idem quod spiratio passiva. De temporali autem processione possumus loqui dupliciter. Uno
modo secundum actum, alio modo secundum aptitudinem. Primo modo non est proprietas
Spiritus Sancti, quia illud quod alicui non semper convenit, hoc non est eius proprietas,
loquendo de ultimo modo proprietatis, quo modo dicit Porphirius, quod aliquid dicitur proprie
proprium. Sed temporalis processio secundum actum non semper conveniebat Spiritui Sancto,
quia non semper fuerunt creaturae sanctae, quae huiusmodi processionem terminarent, ergo etc.
Secundo

[168]

modo potest dici proprietas Spiritus Sancti, quia sibi soli et semper convenit et conversive se
habet ad ipsum. FORSAN DICETUR, quod nullum temporale potest dici proprietas eius, quod
est simpliciter acternum, sed illa processio est et dicitur temporalis, et Spiritus Sanctus est
simpliciter aeternus, ergo etc. 2. Praeterea, quod semper convenit aeterno, hoc est aeternum.



Sed temporalis processio non est aeterna, ergo non potest semper convenire aeterno. 3.
Praeterea, quod convenit patri et filio, hoc non convenit soli Spiritui Sancto. Sed temporaliter
procedere ad creaturam convenit patri et filio, iuxta illud, quod ait: ‘Qui diligit me mandata mea
servabit, et pater meus diliget eum, et ad eum veniemus et mansionem apud eum faciemus’. 4.
Praeterea, nullum temporale convertitur cum aeterno, deficit enim subsistentia temporalis
respectu aeterni, sed ut saepe dictum est Spiritus Sanctus est acternus, ergo temporalis processio
non habet se conversim ad Spiritum Sanctum.

AD PRIMUM dicendum quod, quamvis temporale actualiter sumptum non possit esse
proprietas aeterni, tamen temporale sumptum secundum aptitudinem potest esse coaeternum
aeterno et proprie sibi convenire, et ideo, licet processio actualis Spiritus Sancti ad creaturam
non possit esse eius proprietas, tamen quia ab aeterno sic processit a patre et filio, quod
aptitudinem habuit procedendi in creaturam posita aliqua creatura, quae terminare posset eius
processionem et quae posset ipsum cum donis suis recipere, ergo talis processio sic
aptitudinaliter sumpta conveniebat ab aeterno ipsi Spiritui Sancto. Et haec est intentio Beati
Augustini 15. De Trinitate ubi ait: ‘Ab aeterno procedebat ut esse quoddam donabile, ideo
donum erat etiam antequam esset cui daretur’. Ad secundum dicendum quod temporalis
processio sumpta secundum aptitudinem est aeterna, ideo semper potest convenire aeterno. Ad
tertium dicendum quod procedere ut amor, nec convenit nec patri et filio, sed tantummodo
Spiritui Sancto. Etiam nulla processio proprie dicta convenit patri, quia sicut superius dictum
est, procedere connotat terminum a quo, et terminum ad quem, modo pater non habet terminum
a quo, cum ipse non sit ab aliquo. Ad quartum dicendum quod illud temporale, de quo loquimur
secundum aptitudinem sumptam, vendicat sibi conditionem aeterni, et per consequens poterit
converti cum aeterno.

QUANTUM ad tertium articulum, utrum processio temporalis Spiritus Sancti ponat numerum
cum aeterna sua processione, breviter dico quod processio temporalis Spiritus Sancti proprie
loquendo non ponit numerum cum aeterna sua processione ita quod dicantur duae processiones,
quia idem non ponit numerum cum seipso proprie loquendo. Sed processio Spiritus Sancti, quae
dicitur temporalis, est idem quod aeterna et sola ratione differens ab ea, ergo etc. Maior patet,
minor probatur, quia eadem processio Spiritus Sancti secundum quod terminatur ad obiectum
aeternum sic dicitur aeterna, et secundum quod terminatur ad temporale dicitur temporalis.
FORTE DICETUR quod ex vi istius probationis sequitur oppositum istius conclusionis, quia
motus et processiones numerantur ex terminis ad quos sunt et specificantur ex eis, ut patet 3.
Physicorum®. Sed terminus aeternus et terminus temporalis non solum differunt numero, immo
differunt plus quam genere, quia dicit Commentator 10. Metaphysicae’, corruptibile et
incorruptibile differunt plus quam genere, ergo etc. RESPONDEO quod, licet processiones
numerentur ex terminis, quando procedens realiter refertur ad illos distinctos terminos, realibus
et distinctis relationibus, tamen si aliquod illorum defecerit, non oportet quod numerentur, sed
secundum Augustinum 5. De Trinitate, Spiritus Sanctus ad obiectum aeternum refertur
secundum esse, ad temporale secundum rationem, ergo processio aeterna, secundum quam
refertur ad obiectum aeternum, et temporalis secundum quam refertur ad obiectum temporale,
non debent dici duae processiones proprie loquendo; sed una processio dupliciter dicta. SI
QUIS tamen vellet adeo large et improprie accipere numerari, modo quo ea, quae sola ratione
differunt, dicuntur connumerari, tunc possent dici duae processiones. Quia eadem processio
Spiritus Sancti, ut temporalis dicitur, concernit quendam respectum secundum rationem ad
terminum temporalem. Nam ex hoc, quod huiusmodi terminus de novo realiter refertur ad

2Tex.c.4et5
*Tex. ¢. 26



Spiritum Sanctum, sequitur quod Spiritus Sanctus, qui talem relationem terminat, quae realis
est ex parte istius termini temporalis, ad minus secundum rationem econtra referatur.
Exemplum de scibili et scientia et universaliter de mensura et mensurato, hunc autem respectum
rationis eadem processio, ut aeterna est, non concernit; ideo eadem processio a seipsa differt
secundum rationem et quia secundum quod aliqua differunt, sic possunt connumerari, saltem
large loquendo, igitur illae processiones possunt dici duae secundum rationem. Ex hoc tamen
non debet inferri, ergo sunt duae, quia ex positione alicuius cum conditione distrahente non
licet inferre simpliciter, quia non sequitur, ‘est homo dictus vel mortuus, ergo est homo’, sed
esse secundum rationem tantum, est esse distractum, ergo non sequitur ‘sunt duae secundum
rationem, ergo sunt duae’. FORTE dicetur adhuc quod quamvis illud sit bene dictum, ubi
utrumque differentium est temporale, tamen si unum est acternum et alterum temporale, tunc
licet simpliciter inferre quod duo sunt, quamvis sola ratione differant maxime cum aeternum et
temporale, differant plus quam genere, ut patet 10. Metaphysicac’ RESPONDEO quod his,
quae secundum rationem tantummodo habent esse, non competit genus proprium, nec species
propria, sed reducuntur ad genus et speciem illarum rerum a quibus concernuntur; et ideo dato
quod aeternum et temporale sola ratione different, tunc simpliciter loquendo nec differunt
genere, nec specie, nec numero, quia illud, quod est sibi secundum rationem, reducitur ad illud,
quod est secundum rem. FORTE DICES, quod impossibile est quod aeternum et temporale sola
ratione differant, ideo in declaratione tua semper praesupponis falsum. RESPONDEO quod
aliquid esse temporale potest dupliciter intelligi. Uno modo intrinsece, puta quia idipsum quod
est caepit esse in tempore. Alio modo extrinsece, puta quia aliquid aliud caepit esse in tempore,
quod vere refertur ad ipsum, cuius relationem incipit terminare in tempore. Primo modo
impossibile est aeternum et temporale sola ratione differre. Sed secundo modo est valde
possibile; sic enim aeternus Deus dominus cepit esse in tempore et tamen illud, quod est Deus
a seipso differt sola ratione, ut Deus dicitur dominus, puta per respectum rationis, quem
concernit ex eo, quod terminat relationem servi, qui caepit esse in tempore. QUANTUM ad
quartum articulum scilicet, utrum in processione temporali Spiritus Sancti ipse detur
personaliter, vel dona sua, ponam duas conclusiones. Prima est quod sanctis hominibus non
solum dantur dona Spiritus Sancti, verumetiam ipse Spiritus Sanctus personaliter datur eis, quia
illud, cui propriissime convenit nomen doni, hoc hominibus sanctis non debet denegari, sed
Spiritui Sancto propriissime convenit nomen doni. Maior patet, minorem declaro. Ubi est
advertendum quod donum et datum differunt in tribus. Primo, quia datum cum sit participium
praeteriti temporis, ideo necessario consignificat tempus. Sed donum, cum sit nomen, ideo non
significat cum tempore, et per consequens, cum abstrahat a tempore, aeternitas sibi non
repugnat. Secundo, quia donum liberaliter procedit a donante, ideo in proprio suo significato
[169] praescindit a retributione, sed datum ab huiusmodi retributione non praescindit. Tertio,
quia donum, cum sit nomen, significat per modum qualitatis et aptitudinis, significat enim rem
talem, quae ex sua natura habet aptitudinem ad hoc, quod detur. Sed datum cum sit participium
significat per modum actus, sive sit talis aptitudo in eo, quod datur, sive non. EX HIS potest
inferri talis descriptio doni. Donum est, quod liberaliter est tribuibile sine tempore, ex se habens
aptitudinem ad hoc, ut tribuatur. Et quia illa descriptio proprie convenit Spiritui Sancto, ideo
patet illa minor, quae fuit declaranda. 2. Praeterea, illud donum, quo singulis membris Christi
propria dona dantur, hoc vere datur ipsis hominibus sanctis. Sed Spiritus Sanctus est huiusmodi
donum, ut patet per Augustinum 15. De Trinitate’ , ubi sic ait: ‘Per donum, quod est Spiritus
Sanctus omnibus membris Christi quibuscunque dona propria dividuntur’. 3. Patet etiam illa
conclusio per Apostolum dicentem: ‘Caritas Dei diffusa est in cordibus nostris per Spiritum
Sanctum, qui datus est nobis’. Quod verbum pertractans Beatus Augustinus 15. De Trinitate®,

*Tex. c. 26
>Cap. 14 tom, 3
%Cap. 18 tom. 3



ait quod ‘Spiritus Sanctus datur nobis, ut nos faciat Dei et proximi amatores’. Et subdit infra
quod Spiritus Sanctus, per quem diffunditur in cordibus caritas, cum sit Deus etiam vocatur
donum. FORTE dicetur contra illam conclusionem: Illud, quod datum est alicui, hoc est in
potestate illius qui recipit ipsum. Sed Spiritus Sanctus non est in potestate hominis, ergo
personaliter non datur homini. RESPONDEO quod donum potest esse duplex. Uno modo
naturale. Alio modo supernaturale et simpliciter supereminens. De primo procedit argumentum,
sed non de secundo, quia quamvis donum naturale transferatur in potestate recipientis, tamen
donum supereminens hoc operatur, ut recipiens quodammodo extra se transferatur in potestate
largientis. Et quia Spiritus sanctus, cum sit amor et caritas, perfectissime nobis datur, quando
perfecte Deum diligimus, ideo plene nobis datur Spiritus Sanctus, cum per extaticum amorem
in huiusmodi doni largitorem supernaturaliter transformamur. Quod attendens Beatus
Dionysius 4. De divinis nominibus ait: ‘Amor, si fortis fuerit, extasim faciens transformat
amantem in amatum’. Posset etiam minor illius instantiae aliquo modo negari, quia hoc agit vis
ferventis amoris, quod non reliquit amatorem esse suiipsius, sed amati, ut ait Hugo de Sancto
Victore in libro de Arra Sponsae. Et Beatus Augustinus ait: ‘O, anima mea, attende quid diligas;
si diligis terream, terra es; si diligis caelum, caelum es. Audeo dicere quod, si diligis Deum,
Deum es. Talibus enim dedit Deus potestatem filios Dei fieri, ut patet per [ohannem. Et ideo
tales perfecte diligentes, aliqualiter habent potestatem in patrem, iuxta quod ait filius in
Evangelio: ‘Si manseritis in me, et verba mea in vobis manserint, quodcunque petieritis a patre
in nomine meo fiet vobis’. Ergo pie potest dici quod tales homines habent amicabilem
potestatem etiam in Spiritum Sanctum. SECUNDA CONCLUSIO est quod Spiritus Sanctus
non datur in omni dono suo, quia quandocunque Spiritus Sanctus datur, tunc recipiens
sanctificatur, vel, si sanctus est, in sanctitatac augmentatur. Illa patet ex descriptione
processionis Spiritus Sancti superius habita, sed quaedam sunt dona Spiritus Sancti, in quibus
nunquam confertur sanctitas; quaedam quibus quandoque confertur, quandoque non confertur,
quaedam quibus semper confertur. Ideo in primis praecise stando, nunquam datur Spiritus
Sanctus. In secundis quandoque sic, et quandoque non. Sed in donis tertio modo dictis semper
datur. Minor hic assumpta patet, quia fides informis et timor servilis quamvis sint dona Spiritus
Sancti, tamen in ipsis praecise sistendo, nulla confertur sanctitas. Item operatio miraculorum,
gratia linguarum, prophetia et his similia, quandoque collata sunt malis, quandoque bonis et
ideo quandoque sine sanctitate, quandoque cum sanctitate. Sed caritas et gratia nunquam
conferuntur, nisi cum sanctitate, ideo etc. Et illa est intentio Beati Augustini 15. De Trinitate’
ubi loquens de hoc dono Spiritus Sancti, quod est caritas, sic ait: ‘Nullum donum est illo dono
excellentius, sola enim est quae dividit inter filios regni aeterni, et filios perditionis aeternae’.
Et ut ibidem innuit, solum cum hoc dono datur Spiritus Sanctus. FORTE CONTRA illam
conclusionem dicetur, quod nullum bonum potest esse in nobis, nisi ex eo quod Deus nos diligit.
Sed omne donum Spiritus Sancti quod datur hominibus, est aliquod bonum, ergo nullum donum
Spiritus Sancti datur hominibus, nisi astante dei dilectione, cum ergo Spiritus Sanctus sit
dilectio, igitur videtur quod Spiritus Sanctus detur in omni suo dono. RESPONDEO quod
argumentum procedit de amore essentiali, qui est communis tribus personis. Ex hoc non
concluditur quod amor procedens, qui est Spiritus Sanctus, in omni dono detur nobis, sed solum
in donis gratuitis. SED FORTE dubitaret hic aliquis, dato quod Spiritus Sanctus detur in omni
suo dono gratuito, quid prius detur? Dona, an Spiritus Sanctus? RESPONSIO, quod dici potest,
quod diversis respectibus utrumque datur prius, nam quantum est ex parte donantis, prius datur
Spiritus Sanctus. Sed quantum est ex parte recipientis, prius recipiuntur dona. Nam pater et
filius non dant nobis dona gratuita, nisi dando nobis amorem suum, qui est Spiritus Sanctus.
Amor enim est primum donum mediante quo amans dat omne quod dat. Et anima sancta non
recipit tantum donum, nisi mediante dispositione congrua, quae sit per dona gratuita. Sicut

"Cap. 18 tom.3



enim, si aliquis clavum infixum ligno expelleret alium clavum impellendo, quamvis impulsio
et expulsio essent simul duratione, tamen quantum est ex parte agentis, prius naturali
intelligentia est impulsio, quam expulsio, quia non expellit nisi impellendo. Tamen, quantum
est ex parte recipientis, prius sit expulsio quam impulsio, quia non recipit nisi dimittendo, sic
in proposito etc. Ratio primi est, quia causa naturaliter est prior effectu, sed Spiritus Sancti
processio ad nos est causa gratuitorum donorum in nobis, ergo etc. Ratio secundi est, quia dona
gratuita Spiritus Sancti sunt quasi quoddam medium, per quod coniungimur Spiritui Sancto,
sed prius pervenitur ad medium quam attingatur extremum, ergo etc. AD ARGUMENTUM
principale dicendum quod, quamvis illud quod est simpliciter aeternum non possit procedere
temporaliter mutatione sui, tamen hoc potest sibi competere sine sui mutatione, et ad solam
mutationem illius, ad quod procedit. Ad probationem dicendum quod non est simile, quia
temporali non potest competere aeterna processio; quia nihil procedit, nisi dum est, vel fuit. Sed
temporale nec est ab aeterno, nec fuit ab aeterno. Sed temporalitas potest competere aeterno
non intrinsece, sed extrinsece, sive appellatione extrinseca, prout superius plenius est
declaratum, ideo etc.



