[189]
DISTINCTIO XIX

Lucida et aperta divisio huius distinctionis, in qua quidem Magister tractatum de aequalitate
personarum auspicatur.

NUNC POSTQUAM etc. Hucusque Magister determinavit de divinae essentiae unitate,
personarum trinitate, ac personalis originis distinctione et alietate, hic in ista 19. distinctione
incipit tractare de praedictarum personarum aequalitate, et dividitur in duas partes. Quia primo
ostendit divinarum personarum aequalem maiestatem. Secundo ostendit ex praedictis oriri
quandam singularem difficultatem ibi, ‘Hoc oritur quaestio trahens’ etc. Prima in duas, quia
primo ostendit personarum aequalitatem ex hoc, quod habent eandem magnitudinem et
maiestatem in essendo. Secundo ex hoc, quod habent eandem virtutem, et potestatem in agendo
ibi, ‘Nunc ostendemus’. Prima dividitur in tres. Quia primo magister ostendit, in quo consistit
personarum aequalitas in communi, scilicet in aeternitate, magnitudine et potestate. Secundo
probat haec tria non differre re, sed sola ratione. Et tertio prosequitur personarum aequalitatem
in speciali, prout attenditur in ipsa magnitudine. Secunda ibi, ‘cumque enumeretur ista’. Tertia
ibi, ‘quod qutem aeternitate’. Et haec dividitur in tres. Quia primo ostendit divinarum
personarum magnitudinis aequalitatem propter consubstantialitatis unitatem. Secundo, propter
totalitatis immunitatem, et tertio propter simplicitatis puritatem. Secunda ibi, ‘sed iam nunc’.
Tertia ibi, ‘sciendum est igitur’. Prima dividitur in duas, quia primo probat intentum ex hoc,
quod tres divinae personae sunt realiter una natura. Secundo ex hoc, quod quaelibet divina
persona habet esse in alia persona. Secunda ibi, ‘et inde est quod pater dicitur esse’. Tunc
sequitur illa pars, ‘sed iam nunc’. Et dividitur in tres. Quia primo ponit veritatis intentae
declarationem. Secundo econtra ducit apparentem obiectionem. Tertio huius obiectionis subdit
solutionem. Secunda ibi, ‘his videntur adversari’. Tertia ibi, ‘haec, quae hic dicuntur’. Prima in
tres. Quia primo ostendit quod natura respectu divinarum personarum non habet rationem totius
integralis. Secundo, quod non habet rationem totius universalis. Et tertio, quod non habet se in
ratione partis materialis vel formalis. Secunda ibi, ‘hic adiiciendum est’. Tertia ibi, ‘notandum
etiam quod essentia’. Tunc sequitur illa pars, ‘sciendum est igitur’. Et dividitur in tres. Quia
primo magister probat divinam simplicitatem ex eo, quod una persona non est minor personis
pluribus. Secunda infert ex praedictis, quod Deus non debet dici triplex, sed trinus. Tertio
ostendit quod modus his oppositus invenitur in rebus corporalibus. Secunda ibi, ‘praeterea cum
Deus’. Tertia ibi, ‘in rebus corporeis’. Hic quaero.

Quaestio I
An una divina persona sit in alia?

Licet singulam quamque personam divinam in singula quaque earum esse neque ex earum
productione, neque ex divina relatione, neque ex essentiali dumtaxat identitate sigillatim
probare possimus; ex praefatis tamen simul collectis exacte conprobari non inconvenit.

UTRUM UNA persona sit in alia? Et videtur, quod non, quia in quocumque est paternitas,
filiatio et spiratio, ille est pater et filius et Spiritus Sanctus. Sed, si pater et Spiritus Sanctus sunt
in filio, tunc erunt in eo paternitas et filiatio et spiratio, ergo filius esset pater et Spiritus Sanctus
et sic esset confusio personarum. CONTRARIUM ponit magister in littera illius 19.
distinctionis. Ista quaestio posset habere duplicem intellectum, quorum primus est satis facilis,
alter vero difficilis. Primo posset intelligi, utrum una persona sit in alia intellectualiter et



obiective. Et tunc de facile respondetur quod sic, quia omne cognitum est in cognoscente
obiective, vel per se ipsum, vel per suam similitudinem. Sed quaelibet divina persona cognoscit
quamlibet divinam personam non per similitudinem, sed per se ipsam. Quia quod aliquid non
representetur intellectui per se ipsum, sed in suo simili provenit ex imperfectione praesentati,
quae in divinis esse non potest, ergo quaelibet divina persona est in qualibet divina persona per
se ipsam intellectualiter et obiective. Alio modo posset intelligi haec quaestio, utrum una
persona sit in alia realiter et entitative. Et sic, quamvis quaestio sit difficilis, tamen ratione fidei
et propter auctoritates sanctorum et dicta sacri canonis, necesse est nos illud firmiter confiteri.
Dicit enim salvator: ‘Ego in patre et pater in me est’, modus tamen declarandi diversimode
tangitur a diversis. Quidam enim illud declarant ex divina productione. Aliqui ex divina
relatione. Alii ex divinarum personarum essentiali identificatione. Et ideo ponam quattuor
conclusiones, scilicet tres negativas et unam affirmativam. Prima est quod quamlibet divinam
personam esse in qualibet divina persona non potest probari ex divinarum personarum
productione. 2. Secunda, quod hoc non potest sufficienter probari ex divina relatione. 3. Tertia,
quod hoc non potest probari sufficienter, si ratio tantummodo sumitur ex divinarum personarum
essentiali identificatione. 4. Quarta, quod praedicta inexistentia cuiuslibet divinae personae in
qualibet sufficienter probari potest ex reali convenientia et reali differentia, quam habent
divinae personae non propter essentiam tantum, nec propter relationem tantum, sed propter
essentiam et relationem simul.

PRIMUM PATET: QUIA, si ratione originis sufficienter posset probari productum esse in
producente et econverso, tunc pater carnalis vere esset in suo filio, et filius in patre. Consequens
est falsum, ergo et antecedens. Consequentia patet, quia filius carnalis vere originatur a patre
carnali. FORTE DICETUR quod non est simile de patre carnali, quia talis pater agit actione
transeunte, pater autem divinus active immanente. RESPONDEO quod, quamvis generatio
divina non sit transiens quoad divinam naturam, est tamen transiens quoad personam, quia pater
non generat se ipsum, sed filium, qui realiter quantum ad personam distinguitur a patre. 2.
Praeterea, dato quod per realem originem possit aliquo modo

[190]

probari quod productum sit in producente, eo quod omne productum aliquo modo sit in suo
principio productivo. Per hoc tamen probari non potest, quod producens sit in producto; sed in
divinis non magis est productum in producente, quam producens in producto, aeque enim vere
est pater in filio, sicut filius in patre. 3. Praeterea, cum origines in divinis sint diversarum
rationum, ergo si ratione originis una persona esset in alia, tunc non similiter et uniformiter
inessent sibi mutuo divinae personae. Falsitas consequentis est nota apud omnes doctores.
Consequentia patet, quia quae per difformem rationem insunt, difformiter insunt.

SECUNDO, dico quod non potest probari, quod divinae personae sibi mutuo insint ratione
divinae relationis, quia quae aliquibus sunt ratio oppositionis, illa non sunt ratio praecisa quare
unum illorum alteri insit; sed relationes divinae sunt personis ratio oppositionis, ergo etc. 2.
Praeterea, ratione illius non convenit personae inesse, ratione cuius sibi proprie convenit adesse,
sed ratione relationis personae divinae convenit adesse. Maior patet, quia tales modi simpliciter
diversi non possunt convenire eidem ratione eiusdem. Minor est nota, quia relationis esse est
adesse. 3. Praeterea, id, quod est praecisa ratio distinctionis personae a persona, non est ratio
essendi unam personam in alia, sed relatio in divinis est praecisa ratio distinctionis unius
personae ab alia, ergo etc.



TERTIO, dico quod unamquamque personam divinam esse in alia non potest sufficienter
probari ex hoc praecise, quod realiter sunt idem in divina essentia, quia ex eo praecise non
probatur aliquid alicui inesse, ex quo praecise sibi convenit per se esse. Sed cuilibet divinae
personae convenit per se esse propter hoc, quod est idem realiter quod divina essentia, ergo per
hoc non potest praecise probari alteri in esse. 2. Praeterea, si ratione qua pater est idem filio in
divina essentia pater esset in filio, tunc esset in se ipso per se, et primo, consequens est falsum,
ut patet 4. Physicorum, ubi probatur impossibile esse quod idem sit in se ipso primo.
Consequentia patet, quia sicut pater est idem realiter filio per divinam essentiam, sic est idem
sibi ipsi primo et per se, quia per nihil alterum, ergo si ratione identitatis, quae sibi convenit per
essentiam praecise est in filio, ratione qua est idem sibi ipsi per se, et non per alterum esset in
seipso primo. 3. Praeterea, ratione illius, qua aliqua sunt omnino idem realiter, non potest
praecise probari unum illorum esse in altero. Sed ratione divinae essentiae personae sunt
omnino idem realiter. Maior patet, quia semper inter ea, quorum unum est in altero, oportet
quod aliqua differentia discernatur, sed in divina essentia sic personae divinae conveniunt, quod
in essentia nullo modo differunt.

QUARTO, dico quod quamvis ratio istius inessendi non sit essentia praecise sine relatione, nec
relatio praecise sine essentia. Essentia tamen et relatio simul sumpta sunt perfecta ratio, quare
quaelibet divina persona est in altera, quia quaecunque suppositaliter differunt, ita tamen quod
in una natura realiter conveniunt, illorum necessario unum est in altero. Sed personae divinae
ratione relationum realiter differunt, ratione divinae naturae realiter conveniunt, ergo etc. Minor
patet ex fide. Maiorem probo, quia in quocunque est natura alicuius, in illo est illud, cuius est
natura, praesupposita tamen inter ea reali differentia; alias per illam maiorem semper probaretur
idem esse in seipso, quia natura cuiuslibet est in eo. Sed natura cuiuslibet divinae personae est
in qualibet divina persona, ita tamen, quod personae realiter differunt inter se, ergo quaelibet
divina persona est in qualibet divina persona. SED DICES quod, si illud, quod est ratio per se
essendi praecise non est ratio inessendi, et similiter illud, quod est ratio adessendi praecise non
est ratio inessendi, tunc nec simul iuncta poterunt esse ratio inessendi, sed, ut superius dixi,
divina essentia est ratio personis per se essendi, et relatio ad aliud essendi, et praecise unum
illorum ab altero sumptum separatim non poterit esse ratio sufficiens personam essendi in
persona, ergo nec simul iuncta poterunt esse causa sufficiens talis modi inessendi.
RESPONDEO per interemptionem maioris, quia quaecunque sibi connaturaliter mutuo insunt,
oportet ea habere convenientiam et differentiam. Sed nec essentia est ratio differentiae ipsis
divinis personis, nec relatio est ratio convenientiae, simul tamen iuncta ratione essentiae sic
conveniunt, quod tamen ratione relationis huiusmodi personae differunt. AD ARGUMENTUM
principale dicendum ad maiorem quod relationes divinas esse in aliquo dupliciter potest
intelligi, scilicet formaliter vel identice. Primo modo maior est vera, quia formaliter paternitas
est in solo patre, filiatio in filio, processio sive spiratio passiva in Spiritu Sancto. Secundo modo
maior est falsa, quia ratione identitatis, qua omnes divinae relationes sunt idem cum essentia
divina, in qualibet divina persona sunt omnes illae relationes, ergo etc.



