
	 1	

[173] 

DISTINCTIO XVI 

Secundae particulae principalis tractatus de temporali Spiritus Sancti processione non obscura 
divisio atque praesentis distinctionis clara et aperta subdivisio, in qua quidem modus missionis 
Spiritus Sancti incipit patefieri. 

NUNC DE SPIRITUS SANCTO etc. Postquam magister determinavit de temporalis missionis 
principio. Hic incipit determinare de eiusdem missionis modo, et dividitur in duas partes, 
secundum quod dupliciter mittitur Spiritus Sanctus, scilicet visibiliter et invisibiliter. Primo 
igitur hic determinatur de Spiritus Sancti missione visibili. Secundo de invisibili ibi, ‘iam nunc 
accedamus’. Prima in duas, quia primo praemissa distinctione de visibili et invisibili missione, 
magister prosequitur primum membrum, scilicet visibilem missionem. Secundo, inter 
missionem filii et missionem Spiritus Sancti facit comparationem ibi, ‘sed prius quaerendum 
est’. Et haec dividitur in tres, quia primo ostendit quod Spiritus Sanctus ex hoc, quod mittitur 
non debet dici minor patre. Secundo, quod filius secundum quod homo est minor tota trinitate. 
Et tertio ostendit quod Deus pater etiam considerata deitate maior est filio ex donantis 
auctoritate. Secunda ibi, ‘notandum autem, quod filius’. Tertia ibi, ‘Hylarius autem’. Circa 
istam distinctionem quaero. 

Quaestio I 

An species, quibus nobis Spiritus Sanctus apparuit, fuerint reales? 

Cum visibilis missio nil aliud sit, quam divinae personae ad hominem quempiam destinatio sub 
tali signo visibili, quo nobis manifestatur, vel manifestari potest emanatio personae quae 
mittitur, et sanctitas hominis ad quem mittitur. Planum profecto erit his duabus dumntaxat 
personis, filio nempe et Spiritui Sancto, quos equidem solum divina protestatur Scriptura 
visibiliter apparuisse, missionem passivam convenire. Nec tamen propter hoc persona missa 
minor esse perhibetur persona mittente, nisi ratione naturae assumpta in unitatem suppositi. 
Quo fit, ut species ille, quibus divina emanatio, hominisque sanctificatio nobis innotescit, non 
admodum sunt nobis manifestae, ut pote quae ministerio Angelorum fuerint fabricatae. 

UTRUM SPECIES, in quibus Spiritus Sanctus temporaliter missus apparuit, fuerint 
imaginariae vel vere, reales seu corporales? Et videtur quod fuerint imaginariae, quia secundum 
Augustinum 2. De Trinitate1, missio visibilis propter hoc sit, ut corda hominum commota 
exterioribus visis convertantur secundum intellectum ad occultam aeternitatem, sed a 
fantasmatibus et imaginariis speciebus movetur intellectus, igitur etc. CONTRA, in Evangelio 
dicitur quod columba, in qua apparuit Spiritus Sanctus, descendit corporali specie, ergo habuit 
verum corpus et non fantasticum seu imaginarium. Hic quattuor sunt videnda. Primo, utrum 
missio visibilis conveniat alicui divinae personae? Secundo, utrum persona visibiliter missa 
secundum quod apparet in corporali specie, sit minor persona quae mittit eam? Tertio, de eo 
quod quaeritur. Quarto, utrum tales species formentur misterio angelorum?  

QUANTUM AD PRIMUM, utrum missio visibilis conveniat alicui divinae personae, est 
advertendum quod missio praedicta sic describi potest. Missio visibilis est divinae personae ad 
aliquem hominem destinatio sub tali visibili signo, quo manifestatur vel manifestari potest 

																																																								
1Cap. 5 tom. 3 



	 2	

aliquo modo emanatio personae, quae mittitur et sanctitas hominis ad quem mittitur. Ex quibus 
patet, quod missio visibilis tria includit, scilicet divinae personae aeternam emanationem, 
animae devotae internam sanctificationem et utriusque, scilicet emanationis et sanctificationis 
externam apparitionem seu manifestationem, et hoc de facto, vel secundum aptitudinem, quia, 
licet tali signo haec duo non semper manifestentur, tamen huiusmodi signum est aptum natum 
ad hoc, ut mediante ipso haec manifestentur. EX HIS ETIAM apparet quid dicendum sit ad 
illud, quod quaeritur in isto articulo. Nam patri non potest competere visibilis missio, quia cui 
repugnat invisibilis missio, eidem repugnat visibilis missio. Sed patri repugnat invisibilis 
missio, ut patet ex praecedentibus, ergo etc. Maior patet, quia cui repugnat inclusum, eidem 
repugnat includens. Sed missio visibilis includit missionem invisibilem, sicut ex iam dictis 
patet. 2. Praeterea, cui repugnat emanatio, ei non competit visibilis missio. Illa patet, quia cui 
repugnant emanatio, eidem repugnat potestatis delegatio passiva seu communicatio, quae 
necessaria est in misso vel legato. Sed patri repugnat emanatio, cum non habeat personam 
origine priorem se, a qua possit emanare. Unde, si quandoque legitur quod persona patris 
manifestaverit se in aliquo sensibili signo, hoc non debet dici missio, sed potius apparitio, quia 
quamvis ei, qui habet auctoritatem autenticam a se, et non ab alio, repugnat mitti vel legari, sibi 
tamen non repugnat apparere vel manifestari. DE FILIO AUTEM et Spiritu Sancto planum est 
in Scripturis quod eis competat missio visibilis. De filio enim dicit Apostolus: ‘Misit Deus 
filium suum factum ex muliere, factum sub lege, ut eos, qui sub lege erant, redimeret’. Et 
Baruch dicit de Filio dei: ‘Post haec in terris visus est et cum hominibus conversatus est’. Etiam 
Spiritus Sanctus in sancto Evangelio quater legitur missus visibiliter, scilicet in columbae specie 
circa Christi baptizationem, in nube circa Christi transfigurationem, in statu post Christi 
resurrectionem, cum insufflavit in discipulos dicens: ‘Accipite Spiritum Sanctum’ etc., et in 
linguis igneis post CHRISTI ascensionem. Ratio autem illarum visibilium apparitionum ex 
causa finali potest assignari. Apparuit enim circa baptismum in specie colmbae in signum 
innocentiae, quam debemus recipere, cum baptizabatur, qui erat agnus Dei, qui tollit peccata 
mundi. Circa transfigurationem apparuit in similitudine nubis lucidae, ut signum haberemus 
future gloriae,  

[174] 

quae revelabitur in nobis, dona enim gratiae et gloriae appropriatur Spiritui Sancto. Post 
resurrectionem autem, cum Christus dedit Apostolis potestatem remittendi peccata, missus est 
eis Spiritus Sanctus in specie venti seu flatus, in signum quod Apostoli tantae potentiae 
receperunt ibi virtutem, qua omnia peccata nostra possent exsufflare. Unde dictum est eis a 
Christo: ‘Accipite Spiritum Sanctum, quorum remiseritis peccata, remittuntur eis, et quorum 
retinueritis retenta sunt’. Sed post ascensionem missus est Apostolis in linguis igneis, ut ex 
visibili signo appareret, quod Apostoli esse debebant verbis proflui et caritate fervidi, quia in 
omnem terram debebat exire sonus eorum, et in fines orbis terrae verba eorum. SED FORTE 
CONTRA illam conclusionem dicetur sic. Illud, quod omnino est invisibile, hoc non potest 
visibiliter apparere sine fictione. Sed Spiritus Sancti persona est simpliciter invisibilis, iuxta 
illud quod dicitur: ‘Lucem inhabitat inaccessibilem, quem nullus hominum vidit, sed nec videre 
potest’. Et Spiritui Sancto non convenit aliqua fictio, cum ipse sit Spiritus veritatis, ut dicitur in 
Evangeliis: ‘et Spiritus Sanctus disciplinae effugiet fictum’, ut dicitur. 2. Praeterea, si Spiritus 
Sanctus esset missus in aliqua visibili creatura, tunc praeter modos communes, quibus Deus est 
in omni creatura per essentiam, potentiam et praesentiam, Spiritus Sanctus esset in illa creatura, 
in qua mitteretur. Hoc autem esset vel per gratiae infusionem, vel per illius creaturae in unitatem 
suppositi assumptionemvel per repraesentationem, puta quod esset in re, sicut in signo. Non 
primo modo, quia talis creatura, cum non sit rationalis, non est capax gratiae. Nec secundo 
modo, quia tunc creatura irrationalis esset assumpta a divino supposito, quod nullus sanae 



	 3	

mentis poneret. Nec tertio modo, quia vel esset in ea sicut in signo naturali vel universali, et 
tunc mitteretur in omni creatura, quia in omni creatura reperitur vestigium creatoris, ut patuit 
superius distinctione 1, vel sicut in signo gratuito, et tunc in omni sacramento mitteretur Spiritus 
Sanctus, cum sacramentum sit signum gratuitum. RESPONDEO, ad primum dicendum quod 
aliquid visibiliter apparere potest intelligi dupliciter. Uno modo formaliter denominatione 
intrinseca. Alio modo denominative solum denominatione extrinseca, sicut causa quandoque 
denominatur ab effectu. Primo modo maior est vera, sed non secundo modo, unde Spiritus 
Sanctus dicitur visibiliter apparere, non quod ipse videatur, sed quia aliquid aliud videtur, per 
cuius contemplationem nos manuducimur in cognitionem aliqualem emanationis Spiritus 
Sancti et manifestationem sanctitatis illius, ad quem mittitur, ergo etc. Ad secundum dicendum 
quod apparet ibi sicut in signo. Ad probationem dicendum quod Deus tanquam in signo 
multipliciter potest apparere. Primo, sicut in signo naturali, et sic relucet in omni creatura 
tanquam in vestigio. Secundo, sicut in signo revelativo seu illuminativo, et sic apparuit patribus 
in Veteri Testamento. Tertio, sicut in signo gratuito, et hoc tripliciter, quia vel illud signum 
nullo modo est causa gratiae, licet ipsum consequatur gratia, et tale signum fuit circumcisio et 
aliqua sacramenta veteris legis. Vel aliquo modo est causa gratiae, et tale signum est 
sacramentum novae legis, quod aliquo modo efficit quod figura, ut patet per magistrum. Vel 
huiusmodi signum praesupponit gratiam, quam demonstrat seu ostendit, et tale est signum, quo 
fieri dicitur personae divinae visibilis missio. 

QUANTUM ad secundum articulum, utrum persona visibiliter missa secundum quod apparet 
in corporali specie sit minor persona, quae mittit eam? Distinguendum est de creatura, in qua 
apparet persona. Vel quia illa creatura est assumpta in unitatem suppositi divini apparentis in 
ea, vel non. Si sic, tunc pono conclusionem affirmativam, quia quandocunque duae naturae sunt 
eiusdem suppositi, illud, quod per se praedicatur de una, saltem ex consequenti praedicatur de 
altera, maxime si illae duae naturae in terminis concretis proferuntur, quia ut sic implicat 
suppositum, quod est utrique commune, sed planum est quod natura assumpta est minor persona 
divina, quae ipsam non assumpsit, ergo propter communicationem idiomatum persona 
assumens dicetur minor persona non assumente, immo filius Dei, ut sic dicetur minor seipso, 
iuxta quod ait Apostolus: ‘Exinanivit semetipsum formam servi accipiens’. SED FORTE 
dicetur quod illud sit contra Hylarium in libro De Trinitate, ubi ait quod ‘pater est maior filio, 
filius tamen non est minor patre’. DICENDUM AD HOC quod illud non est contra illud 
propositum, quia Hylarius loquitur ibi de filio Dei secundum se, et non quantum ad assumptam 
naturam. SED SIC DICENDO oritur duplex difficultas, quia tunc dictum Hylarii esset contra 
dictum Augustini, quia stando praecise in divina natura, filius est aequalis patri secundum dicta 
Beati Augustini. Item cum maius relative dicatur respectu minoris, ergo maior dicitur minore 
maior, sed unum relativum non potest poni sine reliquo, ergo dicendo contra Hylarium non 
videtur, quod pater possit dici maior filio, nisi filius dicatur minor patre. FUERUNT IGITUR 
quidam, qui hanc difficultatem ex dictis Hylarii resultantem evadere cupientes dixerunt, quod 
quia in patre sunt plures relationes quam in filio, accipiendo relationem negative, puta 
innascibilitas est in patre, cui non correspondet aliqua relatio in filio, ideo pater dicitur maior 
filio, quamvis ex hoc filius non dicatur minor patre. SED ISTI DEFICIUNT hic tripliciter. 
Primo, quia cum relatio nullam perfectionem dicat de se, ideo propter relationum pluralitatem 
non potest aliquid maius dici. Secundo, quia sic dicendo, filius esset maior Spiritui Sancto, quod 
tamen nullus ponit. Probatio consequentiae, quia Spiritus Sanctus habet solam unam 
relationem, puta spirationem passivam, sed filius habet plures, scilicet filiationem, qua refertur 
ad patrem et commune spirationem, seu activam spirationem, qua refertur ad Spiritum Sanctum. 
Tertio deficiunt, quia cuius positio est causa, quare aliquid dicatur maius, eiusdem negatio erit 
causa, quare aliquid dicatur minus. Igitur, si pluralitas relationum in patre est causa quare pater 
sit maior filio, negatio illius pluralitas seu paucitas relationum erit causa quare filius sit minor 



	 4	

patre, nisi aliud dicatur. ET IDEO POSSET dici quod in illo proposito maius est idem quod 
dignius, ubicunque ergo conditio dantis spectat ad dignitatem, ita tamen quod conditio 
recipientis non spectat ad aliquam indignitatem, sed ad personalem proprietatem, tunc ille, qui 
dat ita dicetur maior recipiente, quod tamen recipiens non debet dici minor dante, maxime si 
recipiens recipit omnem perfectionem a dante, et eandem naturam, quae est in dante; sed sic est 
in proposito inter patrem et filium, ergo etc. Unde non est differentia inter patrem et filium 
quantum ad perfectionem habitam, quia omnem perfectionem, quam habet pater, habet filius. 
Sed solum differunt in modo habendi, quia filius habet a patre, sed pater non habet a filio, sed 
a seipso; et illa etiam videtur esse intentio Hylarii, quia ibidem sic ait Hylarius. Maior itaque 
donans, sed non minor filius, cui unum esse donator, cui tantum donat esse, quantus est ipse 
qui donat. Filius igitur est aequalis patri in re habita, quamvis pater dicatur maior filio in modo 
habendi. Et hoc de prima conclusione secundi articuli. CONCLUSIO SECUNDA. Si autem 
creatura, in qua apparet persona divina, non est assumpta in unitatem suppositi a tali persona, 
tunc illa persona non est minor ceteris personis divinis propter 

[175] 

hoc, quod in tali creatura appareat, quia ea, quae distincte subsistunt, non communicant sibi 
mutuo sua idiomata. Sed cum persona divina apparet in aliqua creatura non assumendo eam, 
tunc persona divina et illa creatura distincte subsistunt, ergo non communicant sibi mutuo sua 
idiomata, et per consequens non potest inferri quod illa persona sit minor ceteris divinis personis 
propter hoc, quod talis creatura minor est eis. Et illa est intentio Beati Augustini 2. De Trinitate2, 
ubi ait: ‘nusquam scriptum esse quod Deus pater sit maior Spiritu Sancto, vel Spiritus Sanctus 
minor Deo patre’. 

QUANTUM ad tertium articulum, utrum species, in quibus apparuit Spiritus Sanctus 
temporaliter missus, fuerint imaginariae vel vere reales seu corporales? Est advertendum quod 
de aliquibus speciebus, in quibus apparuit Spiritus Sanctus, est magnum dubium, utrum fuerint 
reales, vel fantasticae, seu imaginariae; unde de linguis, in quibus apparuit in die penthecostes. 
Augustinus movet illam quaestionem in propria forma 2. De Trinitate3. Et propter sui 
difficultatem dimittit eam insolutam, unde ait sic: quanquam de illo igne disceptare potest utrum 
oculis an spiritu visus sit, et causam huius dubitationis trahit Augustinus ex libro actuum 
Apostolorum, ubi enim nos habemus, ‘apparuerunt illis dispartitae linguae’; alia translatio, 
quam allegat Augustinus, habet ‘Vise sunt eis divisae linguae’. Et ideo post praedicta subdit 
Augustinus: ‘Non enim viderunt linguas velut ignem, sed visae sunt eis non enim sub eadem 
significatione solemus dicere, visum est mihi, qua dicimus vidi. Et in illis quidem spiritualibus 
visis imaginum corporalium solet dici et visum est mihi et vidi. In illis vero, quae per expressam 
corporalem speciem oculis demonstrantur, non solet dici, visum est mihi, sed vidi’. Et quamvis 
Beatus Augustinus neutram partem hic afferat determinate, sunt tamen quidam, qui dicunt quod 
illae linguae igneae non fuerunt imaginariae, sed reales. Quia, ut dicunt, veritas non debet 
fictionibus manifestari, nam in operibus veritatis nulla debet esse fictio, sed apparitiones 
fantasticae sunt quaedam fictions. 2. Praeterea, illud, quod est in imaginatione unius, non 
apparet alteri, sed illae linguae non solum apparuerunt Apostolis, quibus in illo signo mittebatur 
Spiritus Sanctus, sed et pluribus aliis apparuerunt, qui cum Apostolis in illa domo fuerunt. Sed 
quid sit hic tenendum, determinate afferere non praesumo, maxime cum tantus doctor sicut erat 
Augustinus neutram partem determinate afferuerit. 

																																																								
2Cap. 6 tom. 3 
3Cap. 6 tom. 3 



	 5	

SED NEC RATIONES illorum concludunt, igitur ad primum dicendum quod minor non est 
vera, quia multi prophetae receperunt veritatem suae prophetiae per species fantasticas et 
imaginarias, in qua tamen prophetia nulla fuit fictio falsitatis. Ad secundum dicendum quod 
illud signum virtute divina vel angelica poterat multiplicari in fantasiis omnium illorum, quibus 
apparuerunt illae linguae. De columba vero, in qua apparuit Spiritus Sanctus baptizato Domino, 
dicit Beatus Augustinus libro superius allegato, ‘non esse dubium quin fuerit verum corpus 
reale, cum Scriptura eam corporali specie afferat descendisse’. 

QUANTUM AD QUARTUM articulum, utrum tales species, in quibus Spiritus Sanctus missus 
est, formentur ministerio Angelorum? Dicendum quod, quia Deus amministrat corporalem 
creaturam mediante spirituali, lex enim deitatis est infima per media reducere in suprema, ut 
patet per Dionisium in De angelica Hierarchia. Ideo congrue dici potest omnes illas species, in 
quibus modo praedicto divinae personae apparent, ita tamen, quod non sint assumptae in 
unitatem suppositi divini, esse formatas ministerio angelorum. SI AUTEM aliqua illarum rerum 
assumeretur a divino supposito, tunc ratione suae dignitatis sine aliquo creato agente medio 
formaretur immediate per ipsum Deum, sicut factum fuisse creditur de humanitate Domini 
nostri Iesu Christi. FORTE DICETUR contra primam conclusionem quod cum Angelus format 
aliquod corpus, tunc ipse angelus apparet in tali formato corpore et ideo, si angelus formaret 
praedictas species, tunc in talibus speciebus non fieret missio divinae personae, sed potius 
angeli qui in talibus speciebus appareret. RESPONDEO quod hoc non sequitur, quia licet 
angelus habeat causalitatem super talis rei formatione, non tamen habet causalitatem super dono 
gratuito, quod a solo Deo intus formatur et efficitur in mente illius, ad quem dicitur fieri 
huiusmodi missio, quod quidem donum significatur per speciem extrinsecus ministerialiter 
formatam per angelum, et ideo licet angelus formet huiusmodi corpus mediante motu locali 
facto in aere et ceteris elementis ad hoc congruentibus, tamen si donum significatum huiusmodi 
corpore seu specie nullo modo subest potestati angelicae, sed tantummodo dependet a divina 
potestate, tunc non debet dici apparere vel mitti angelus, sed potius persona divina, cuius 
appropriatum respicit huiusmodi donum, puta si illud donum se habet per modum sapientiae, 
tunc mittitur filius, cuius appropriatum est sapientia. Si per modum amoris vel caritas, tunc 
mittitur Spiritus Sanctus, cui bonitas appropriatur in divinis. Si autem tale donum respicit 
singulariter potestatem vel maiestatem divinam, tunc quia potestas appropriatur patri, potest 
dici quod in specie tunc apparente pater apparet, tamen ex hoc non debet inferri quod pater sit 
missus, quia apparitio in plus se habet, quam missio. Quia, sicut patet ex precedentibus superius, 
personae non productae repugnat mitti, quamvis sibi non repugnet apparere, apparuit enim pater 
in voce dicente: ‘Hic est filius meus dilectus’, tamen ex hoc non debet dici missus. AD 
ARGUMENTA principalia patet, quia neutrum est contra ea, quae hic dicta sunt. 

	


