DISTINCTIO XVII

Resoluta ac satis perspicua divisio in generali huius distinctionis, in qua quidem de invisibili
Spiritu Sancti missione probe agitur.

IAM NUNC ACCEDAMUS etc. Hic magister determinat de invisibili missione ipsius Spiritus
Sancti, et dividitur in duas partes, quia primo circa hoc ponit suam intentionem. Secundo, recitat
sibi contrariam opinionem, ibi supra dictum est. Quantum ad primum est sciendum quod tunc
Spiritus Sanctus invisibiliter mittitur, cum caritas in cordibus nostris diffunditur, ideo magister
duo facit, quia primo de caritate ponit suam propriam opinionem quantum ad essentiam

[176]

caritatis. Secundo, quantum ad augmentum caritatis. Secunda ibi, ‘hic quaeritur si caritas’.
Prima pars est praesentis lectionis et dividitur in duas partes, quia primo praemittit suam
intentionem. Secundo removet quandam cavillationem ibi, ‘Sed ne forte’. Prima in duas, nam
primo ponit suam opinionem. Secundo adiungit suae opinionis confirmationem ibi, ‘ne autem
in re tanta’. Et haec in duas, secundum quod duo praemisit, scilicet quod caritas est Deus, et
quod est Spiritus Sanctus. Nam primo probat quod caritas sit Deus. Secundo, quod caritas sit
Spiritus Sanctus ibi, ‘cum autem fraterna’ etc. Tunc sequitur illa pars, ‘Sed ne forte’, et dividitur
in duas:, quia primo ostendit quod caritas non solum causaliter dicitur Deus, ut quidam dicere
voluerunt verumetiam essentialiter dicitur Deus. Secundo, manifestat quomodo ex hoc Spiritus
Sanctus invisibiliter dicitur missus ibi, ‘tunc enim nobis’. Circa istam lectionem quaero.

Quaestio I
An in caritate existens, evidenter cognoscere possit se in illa existere?

Caritatem esse habitum creatum a Deo nobis infusum tota fere Theologorum schola profitetur.
Hunc tamen in nobis esse absque peculiari Dei revelatione dignoscere nequaquam possumus,
sicuti eum possidentes in actum meritorium, absque peculiari Spiritus Sancti motione exire
nequeunt.

UTRUM ALIQUIS existens in caritate? Possit evidenter cognoscere se esse in caritate. Et
videtur quod sic. Quia 8. De Trinitate' dicit Sanctus Augustinus quod qui diligit fratrem magis
novit dilectionem, qua diligit, quam fratrem, quem diligit, et loquitur de dilectione caritativa.
Sed fratrem potest evidenter cognoscere, ergo et caritatem. CONTRA, dicitur: Nemo scit, utrum
odio vel amore dignus sit, sed omnia in futurum reservantur incerta. Hic est advertendum, quod
sicut ait philosophus 2. Posteriorum, quaestiones sunt aequales numero his, quae vere scimus.
Quaestiones autem sunt quadruplices, sicut ibidem patet, puta si est, an est, quid est, et propter
quid est. Illarum tamen quaestionum duabus ad praesens dimissis, duas tantum de caritate
tractabo. Primo igitur videndum est utrum possimus cognoscere quid est caritas? Secundo,
utrum possimus cognoscere an in nobis sit caritas? Tertio, dato quod in nobis sit caritas, utrum
per huiusmodi caritatem possimus exire in actum meritorium aeternae beatitudinis sine speciali
motione Spiritus Sancti? Et quarto, utrum caritas et gratia sint duo habitus realiter differentes?

QUANTUM AD PRIMUM, utrum possimus cognoscere quid est caritas? Est advertendum
quod duplex est notitia quantum ad quid est. Una, quantum ad quid nominis, et illa est facilis,

'Cap. 8 tom. 3



quia communis enti et non enti, et enti possibili et prohibito, et ideo quo ad id facilis est
responsio, quia caritas ut sic est quaedam virtus, qua mediante voluntas elicit perfectum actum
meritoriae dilectionis in via et praemiatoriae in patria. Alia est notitia quantum ad quid rei, et
haec de caritate est multum difficilis, et hoc probat summa disparitas opinionum quantum ad
istum articulum, quia quidam dicunt quod sit virtus creata, quae est habitus formaliter inhaerens
voluntati. Alii dicunt quod sit virtus increate, quae est ipse Spiritus Sanctus movens voluntatem
ad actum dilectionis. MULTITUDINI igitur doctorum me ad praesens confirmando, teneo
primam opinionem, quae probatur sic. Si caritas non esset habitus creatus formaliter inhaerens
voluntati, actus meritorie dilectionis non esset voluntarius, quia, sicut motus rei naturalis non
existens a principio intrinseco, non potest dici naturalis, sed violentus, sic motus voluntatis non
procedens a principio intrinseco non poterit esse voluntarius. 2. Praeterea, illud quod movetur
tantummodo a principio extrinseco, movetur ad modum instrumenti, et per consequens non
movetur libere, quia non est in potestate instrumenti agere vel non agere, sed de necessitate agit
iuxta impetum impellentis. Sed, si caritas non esset habitus inhaerens voluntati, tunc in actibus
dilectionis meritoriae voluntas moveretur a principio extrinseco non conferente aliquam vim
inhaerentem ipsi voluntati, ergo actus voluntatis non possent esse meritorii, quia non essent
liberi. 3. Praeterea, sicut non potest aliquid non album fieri album formaliter, nisi per albedinem
sibi formaliter inhaerentem, sic non potest aliquis Deo non carus fieri Deo carus formaliter, nisi
per caritatem sibi formaliter inhaerentem. Sed peccator conversus de non caro sit carus. 4.
Praeterea, impossibile est de opposito transitum fieri in oppositum, nisi mediante aliqua
mutatione, sed in puncto conversionis peccator transit de eo, quod est non carum esse Deo, ad
esse carum, aut ergo mutatio fieret ex parte Dei, aut ex parte peccatoris conversi. Non primum,
cum Deus sit immutabilis, ergo erit aliquid intrinsece inhaerens formaliter ipsi converso, ratione
cuius nunc dicitur esse carus, quod nos appellamus habitum caritatis, quia si solus actus esset,
tunc talis dormiens non esset Deo carus, cum pro tunc actum caritatis non eliciat. 5. Praeterea,
signum est acquisiti habitus habere delectationem in opere, ut patet 2. Ethicorum?; sed in actibus
divinae dilectionis est maxima delectatio, ergo in nobis erit habitus caritatis, ratione cuius in
huiusmodi operibus delectemur. SED OPPOSITUM illius conclusionis tenet magister
Sententiarum dicens hic in littera, quod ‘caritas est ipse Spiritus Sanctus asistens bonae
voluntati ad eliciendum actum dilectionis sive caritatis’, quod ipse, et alii sui sequaces, probat
multipliciter. Primo sic: quia non minus Deus immediate operatur in nobis, quo ad ea, quae sunt
gratiae, quam quo ad ea, quae sunt naturae, sed Deus non utitur aliquo medio in opere creationis,
quando naturam instituit, ergo nec in opera recreationis et gratiae utetur aliquo medio. 2.
Praetereca, si ad acum meritoriae dilectionis non moveretur immediate humana voluntas a
Spiritu Sancto, tunc tali actui de condigno seu de iustitia non daretur vita aeterna. Consequens
est falsum, iuxta illud, ‘Deo reliquo reposita est mihi corona iustitiae, quam reddet mihi in illum
diem iustus iudex’. Probatur consequentia, quia, cum voluntas nostra sit finita et actus suus
finitus, ergo si habitus seu virtus qua mediante actum meritorium elicit etiam esset finita, tunc
in nullo meritum nostrum adaequat de condigno ipsam vitam aeternam, sive donum gloriae,
ergo oportet quod talis actus immediate sit a Spiritui Sancto. 3. Praeterea, sicut Deus in
creatione produxit aliqua per seipsum immediate propter eorum excellentiam, puta angelos seu
substantias separatas, aliqua vero mediante vi productiva naturae communicata. Sic congruum
esse videtur, ut in gratuitis operibus nostrae recreationis ad ea, quae sunt excellentissima, nos
moveat immediate, haec autem sunt actus dilectionis et caritatis. 4. Praeterea, frustra sit per
plura, quod aeque bene fieri potest per pauciora. Sed posito habitu creato ipsius caritatis, adhuc,
ut communiter dicitur, non possumus mereri sine speciali motione Spiritus Sancti, cum igitur
non magis possit Spiritus Sanctus nos movere, stante tali habitu, quam ipso non existente, quia
eius virtus a nullo creato dependet, et Deus et natura nihil faciant frustra, ergo etc. 5. Praeterea,

*Cap. 3



actum prohetiae ratione suae excellentiae [177] immediate sine aliquo habitu medio elicit
Spiritus Sanctus in mente ipsius prophaetae. Sed actus divinae dilectionis est excellentior quam
actus prophetiae. Illa minor patet, quia Apostolus praefert actum caritatis et ipsam caritatem
ipsi prophetiae. Maior etiam patet, quia nullus habitus creatus potest intellectum prophetae
ducere in notitiam futurorum. 6. Praeterea, si caritas, per cuius coniunctionem ad nos dicimur
Deo cari, esset aliquis habitus creatus, tunc aliquod accidens existens in anima sancta esset
carius Deo quam ipsi anima. Sed consequens est falsum secundum omnes doctores.
Consequentia probatur, quia propter quod unumquodque tale, et illud magis, ut patet L.
Posteriorum. 7. Praeterea, nihil est bonum per essentiam, nisi solus Deus, sed caritas est bona
per essentiam. Maior patet, quia omne, quod est citra Deum, sicut est ens per participationem,
sic est etiam bonum per participationem. Minor probatur, quia illud est bonum per essentiam
quod non potest intelligi non bonum. Sed quamvis omnis alia virtus possit intelligi non bona,
cum possit esse informis. Sola tamen caritas non potest intelligi non bona, cum impossibile sit
eam esse informem. 8. Praeterea, 8. De Trinitate’ ait Augustinus: ‘Deum diligit, qui dilectionem
diligit, quia Deus est dilectio’. Sed illud non sequeretur, nisi omnis gratuita dilectio esset Deus,
sicut non sequitur hoc est sensitivum, ergo est animal, nisi omne sensitivum sit animal. Multas
etiam alias auctoritates adducit magister tam de sacro canone, quam de dictis sanctorum, quas
ad praesens dimitto, quia una responsione pariter ad omnes respondetur. SED QUAMVIS illam
opinionem non teneam, ob reverentiam multorum doctorum oppositam partem tenentium,
fateor tamen quod praedicta opinio non est adeo periculosa, sicut multi eam videntur aestimare,
tria inconvenientiam magistro minus iuste imponentes. Primo videlicet quod actus dilectionis a
voluntate elicitus sit Spiritus Sanctus, cum talis actus caritas sive dilectio dicatur. Secundo,
quod ex puris naturalibus mereri possemus, si sine habitu caritatis infuso eliceremus actum
meritoriae dilectionis, quod fuit error Pelagii. Tertio, quod Spiritus Sanctus assumeret animam
rationalem in unitatem suppositi, si ipse esset immediatum principium actus nostrae voluntatis,
quod dicitur fuisse error Manichaeorum. PRIMUM non est contra magistrum, quia ut patet in
textu istius 17. distinctionis, ipse expresse ponit dilectionem inquantum sumitur pro actu
nostrae voluntatis esse quid creatum, quamvis ad elicendum huiusmodi actum non requiratur
secundum eum habitus creatus, qui caritas nominetur in ipsa voluntate. Ad hoc enim secundum
magistrum sufficit immediate ipse Spiritus Sanctus, qui sine aliquo caritatis habitu ipsam
voluntatem ad eliciendum huiusmodi actum perfectissime poterit inclinare. Nec secundum est
contra magistrum propter duo. Primo, quia magister non posuit quod ex nostris puris naturalibus
possemus elicere huiusmodi actum, sed virtute Spiritus Sancti, hoc autem non posuit Pelagius.
Secundo, quia quamvis magister non posuit habitum caritatis creatum, posuit tamen habitum
gratiae a Deo creatum et animae infusum, dantem ipsi animae esse spirituale et ipsam elevantem
super omnia sua naturalia. Propter quod apparet quod non valeat illud commune argumentum,
quod fit contra magistrum, quod anima existens in puris naturalibus non potest contingere
obiectum simpliciter supernaturale. Nec potest aliquem actum super naturalem elicere circa
huiusmodi obiectum. Sed si non haberet in se habitum caritatis creatae, tunc esset in puris
naturalibus. Hic magister diceret quod ista minor est falsa, quia anima talis non est in puris
naturalibus, quia per habitum gratiae constituitur in esse supernaturali, iuxta illud Apostoli,
‘Gratia Dei sum id, quod sum’. Nec tertium est contra magistrum, quia ad positionem magistri
non sequitur quod Spiritus Sanctus assumat talem animam in unitatem suppositi, sed solum
quod iungatur huiusmodi animae, sicut motor supereminens iungitur ipsi mobili. Quamvis
igitur his bene intellectis rationes quaecunque fiunt contra magistrum, solubiles appareant et
eius, ut mihi videtur, positio sine periculo posset substineri, tamen, ut me conformem
positionibus modernorum, ad rationes inductas pro magistro breviter respondebo, quamvis
rationes alterius partis aeque reputem solubiles, sicut istas, quae inductae sunt pro magistro.

Cap. 8 tom. 3



AD PRIMUM ergo dicendum, quod Deus et in naturalibus et spiritualibus immediate est causa
in genere causae efficientis, non tamen in genere causae formalis. Non enim potest dare esse
humanum sine forma humana et ideo dicetur consimiliter quod Deus non potest dare esse
carum, sine forma caritatis dantis tale esse, sicut nec daret esse album, quod est effectus formalis
albedinis sine albedine. Ad secundum dicendum quod nihil est sic proprium amicorum, sicut
convivere, ut dicitur 8. Ethicorum®. Ideo lex iustitiae ipsius amicitiae hoc requirit, ut Deus
amicis suis forma caritate ipsum diligentibus suum impartiatur iocundum convictum, qui est
vita aeterna, quam Apostolus appellat coronam iustitiae. Vel potest dici quod quia talis habitus
creatus est donum Spiritus Sancti, ac etiam, quia Spiritus Sancti motio specialis requiritur ad
actum meritorium, ut patebit in tertio principali, ideo virtute Spiritus Sancti acquiremus de
condigno illam coronam iustitiae gloriae sempiternae. Ad tertium dicendum sicut ad primum.
Ad quartum dicendum quod illud non potest aeque bene fieri sine caritate. Ad probationem dico
quod, quamvis Spiritus Sanctus possit quemlibet effectum producere in esse sine agente
secundo, non tamen potest dare quodlibet esse formale sine forma, et ideo diceretur quod non
posset dare esse carum sine caritate. Ad quintum dicendum quod maior non est vera, quia
donum prophetiae secundum doctores est quidam habitualis influxus factus a Spiritu Sancto,
ratione cuius, etiam cessante actu prophetiae, adhuc talis homo vere et formaliter est propheta.
Ad probationem dico quod prophetia notitiam futurorum habet dispositive per huiusmodi
habitum, sed effective per Spiritum Sanctum influentem sibi huiusmodi habitum. Ad sextum
dicendum quod illa regula, qua dicitur propter quod unumquodque tale et illud magis, non tenet
in causis formalibus quantum ad denominationes, quae fiunt in effectibus formalibus. Non enim
sequitur ‘lignum est album propter albedinem, ergo albedo est magis alba’. Sic proprie
loquendo caritas non est cara, sed est illud, quo anima formaliter est cara, sicut simitas non est
sima, sed est illud quo nasus formaliter est simus. Ad septimum dicendum quod minor non est
vera, si uniformiter sumitur sub maiori. Ad probationem dico quod non sufficit, quod non possit
intelligi non bonum ad hoc, quod tale sit per essentiam, sicut est ipse Deus, sed oportet quod sit
purum bonum in se comprehendens omne bonum. Ad octavum dicendum quod Deus causaliter
et exemplariter est omnis dilectio gratuita, quia est eius propriissima causa. Cum igitur
quicunque ordinata dilectione diligit aliquem effectum, quasi necessario habet diligere
propriam eius causam, ideo quicunque diligit dilectionem, Deum diligit, quia Deus est omnis
dilectio, vel formaliter, si est increata, vel causaliter, si est ab ipso influxa animae amorosae.

QUANTUM AD SECUNDUM principale, utrum possimus cognoscere an in nobis sit caritas,
dicendum quod, quantum ex nobis est, puta sine Dei speciali revelatione, impossibile est nos
scire certitudinaliter nos habere caritatem infusam seu meritoriam dilectionem. Quia in notitiam
talis habitus non possumus devenire, nisi ex actibus dilectionis, vel igitur notitiam de tali habitu
haberemus ex substantia actus, vel ex modo actus. Non primo modo, quia etiam nuda potentia
sine omni habitu potest in substantiam actus, per nudam enim [178] voluntatem sine omni
habitu infuso vel acquisito possumus naturaliter diligere Deum. Nec secundo modo, quia ille
modus vel convenit actui ratione habitus, puta quia ex habitu inclinante ille actus dicitur facilis
et delectabilis; vel ille modus convenit actui ratione ipsius Dei, puta quia ex acceptatione divina
ille actus dicitur gratus Deo et acceptus, et per consequens meritorius. Primum modum,
quamvis in actu certitudinaliter possimus percipere, non tamen possumus scire, utrum illa
facilitatio seu delectatio proveniat ex habitu infuso vel acquisito, quia habitus divinae
dilectionis naturaliter acquisitus ex frequentatis actibus faceret actus tales delectabiles etiam in
pagano vel iudaeo. Signum enim est acquisiti habitus delectationem habere in opere 2.
Ethicorum. Sed secundum modum non possumus ex nobis ipsis aliquo modo scire, nisi Deo
revelante, propter quod dixit Apostolus, ‘Nihil mihi conscius suum, sed non in hoc iustificatus

*Cap. 4



sum’. SED FORTE diceret aliquis quod secundum philosophum quaestio ‘quid est’
praesupponit quaestionem ‘an est’, cum ergo sic se habeat scire ad scire, sicut quaestio ad
quaestionem, nos autem possumus scire quid est caritas, cum sit quidam habitus creatus, ut
patuit in praecedenti articulo, ergo etiam poterimus scire an sit in nobis. 2. Praeterea, 2.
Posteriorum’ dicitur quod impossibile est nos habere nobilissimos habitus et latere nos. 3.
Praeterea, 8. De Trinitate® dicit beatus Augustinus: “Sciri aliquid et non diligi potest, diligi
autem quod nescitur nequaquam, sed caritas diligitur ab habente caritatem, quia sicut perfectum
scire est scire se scire, sic perfectum diligere sive perfecta dilectio est diligere se diligere, caritas
autem est perfecta dilectio’. AD PRIMUM dicendum, quod scire ‘quid est’, loquendo de quid
rei, praesupponit scire ‘an est’ et hoc vel in se, vel in sua causa. Non tamen scire ‘quid est’
semper praesupponit rem esse in propria existentia. Possum enim scire quid est rosa, nulla
tamen rosa actu existente. Etiam comittitur fallacia figurae dictionis, quia cum deberet inferri
quod sciremus caritatem esse, infert quod sciamus eam in nobis esse, et similiter est ibi fallacia
consequentis, puta caritas est, ergo est in me, vel in nobis. Ad secundum dicendum quod
philosophus loquitur ibi de habitibus cognitivis, illi enim non possunt nos latere, et ideo
secundum Augustinum 13. De Trinitate’ fidem videt unusquisque in semetipso, quamvis non
possimus cognoscere utrum huiusmodi fides sit in nobis informis aut formata, quia in hoc fides
dependet a caritate. Ad tertium dicendum quod ad hoc, quod caritas diligatur, sufficit quod
quidditative cognoscatur. Dato etiam quod quis diligat se diligere, nescit tamen utrum talis
dilectio sit super naturalis.

QUANTUM AD TERTIUM principale, posito quod in nobis sit caritas, utrum per huiusmodi
caritatem possimus exire in actum meritorium aeternae beatitudinis sine speciali motione
Spiritus Sancti? Primo ponam conclusionem, quam tenere propono. Secundo adducam
distinctionem cuiusdam doctoris in materia proposita, cuius distinctionis unum membrum, quod
ipse multipliciter confirmat, est contra me. Tertio respondebo ad sua motiva. Quantum ad
primum dico quod habens caritatem non potest exire in actum meritorium sine speciali motione
Spiritus Sancti, quia quanto finis alicuius agentis est altior et magis suam naturam excedens,
tanto huiusmodi agens sublimiori, ac specialiori indiget movente sive dirigente. Sed finis
deifice diligentis, sive caritatem habentis est sublimissimus et totam suam naturam excedit, ergo
non obstante, quod habeat caritatem et gratiam, indiget motione et directione singulari ipsius
Spiritus Sancti. 2. Praeterea, illud idem arguit doctor noster exemplo satis familiari dicens:
‘Sicut puer habens pennam in manu in actu scribendi se habet ad magistrum ducentem manum
suam, sic se videtur habere habens caritatem in opere meritorio ad ipsum Spiritum Sanctum.
Sed puer talis quamvis pennam habeat in manu, non tamen ordinate scriberet nisi magister
manum suam duceret, ergo etc. 3. Praeterea, plus requiritur ad exercendum opera meritoria,
quam ad prosequendum opera naturalia. Sed habens caritatem non potest exercere opera
naturalia, nisi sibi suffragetur universalis influentia, ergo quantum ad opera meritoria indigent
Spiritus Sancti assistentia et influentia speciali, ergo etc. 4. Praeterea, dicitur: ‘Qui spiritu Dei
aguntur, hi filii Dei sunt’. Et Isaias ait: ‘Omnia opera nostra operatus es, Domine’. Sed qui ab
aliquo agitur, ab eodem movetur. SED EST quidam doctor, ut praemisi, qui circa hanc materiam
distinguit dicens quod vel intelligitur quod illa influentia specialis sic sit necessaria, quod sine
ea habens caritatem nullo modo possit meritorie operari; vel quod sine ea non possit firmiter et
perseveranter operari. Primo modo negat praedictam conclusionem, secundo modo ipsam
affirmat. Primum probat sic. Sicut res constitutae in esse naturali cum principiis naturaliter
operativis se habent ad operationem naturalem, sic res constitutae in esse supernaturali cum
principiis supernaturalibus se habent ad operationem supernaturalem, sed res naturales etc.

>Tex. cap. 27
%Cap. 4 tom. 3
"Cap. 2 tom. 3



praesupponunt solum influentiam universalem, ergo etc. 2. Praeterea, nulla res est destituta sua
propria operatione, quia secundum Augustinum De civitate Dei® Deus sic res amministrat, ut
eas proprios cursus agere sinat. Sed Deus potest illam propriam motionem subtrahere remanente
gratia et caritate, et per consequens gratia et caritas habebunt operationem sine huiusmodi
motione. Sed quaecunque operatio procedens a gratia et caritate est meritoria, ergo etc. 3.
Praeterea, opera de genere bonorum sine caritate facta non sunt meritoria, quae tamen, si fiunt
cum caritate, meritoria sunt. Sed dicere quod habens caritatem non possit elicere talia opera
sine speciali motione, quae prius sine caritate potuit elicere, est inconveniens, ergo etc. 4.
Praeterea, qui habet Spiritum Sanctum non indiget speciali motione Spiritus Sancti, sed habens
caritatem habet in se Spiritum Sanctum, iuxta illud ‘Caritas Dei diffusa est in cordibus nostris
per Spiritum Sanctum, qui datus est nobis’. Secundam partem suae distinctionis probat sic. Ad
permanendum immobiliter ac perseveranter in talibus operibus, in quibus magnam patimur
difficultatem, necessario indigemus Spiritus Sancti auxilio. Sed propter corruptionem naturae
per primi parentis peccatum, et inclinationem fomitis et multitudinem tentationum, quamvis
homo sit in caritate, tamen patitur magnam difficultatem in operibus meritoriis, ergo etc. SED
ILLAM secundam partem suae distinctionis concedo gratia principalis meae conclusionis.
Primam vero nego, quia sicut illud, quod est primum disponens ad introductionem formae
naturalis, puta caelum, illud idem est post introductionem coadiuvans in omnibus naturalibus
operibus, quae sunt secundum illam formam; sic primum disponens ad introductionem formae
supernaturalis est coadiuvans in omnibus operibus, quae fiunt secundum illam formam. Sed
primum disponens ad introductionem formae supernaturalis est ipse Spiritus Sanctus secundum
suam specialem motionem et singularem influentiam, quia ad hoc non sufficit influentia
generalis, alias homo posset se naturaliter disponere sufficienter ad infusionem gratiae Dei et
caritatis, cuius oppositum probabitur in libro 2., igitur in omni operatione meritoria necessario
concurrit specialis motio Spiritus Sancti, sicut in omni operatione naturali necessario concurrit
influentia caeli. AD PRIMUM dicendum quod maior est vera, cum hoc adiuncto, quod sicut se
habent res naturales secundum influentiam universalem seu naturalem ad suas operationes
naturales, sic se habent res spirituales secundum influentiam spiritualem seu specialem ad
operationes supernaturales, et tunc sequitur oppositum illius, quod arguens intendit.

[179]

Ad secundum dicendum quod, si subtraheretur infuentia universali, dato quod formae naturales
manerent, res tamen secundum eas nihil ageret, sic in proposito, subtracta tali speciali motione
Spiritus Sancti, dato quod caritas maneret, homo tamen secundum eam nihil operaretur. Ad
tertium dicendum quod talia opera sine praedicto influxu non essent meritoria, ille enim
influxus est totius trinitatis, quamvis approprietur Spiritui Sancto. Propter quod, quantum ad
personam patris ait filius: “Nemo potest venire ad me, nisi pater meus traxerit eum’; et quantum
ad seipsum, idem filius ait: ‘Sine me nihil potestis facere’; et quantum ad Spiritum Sanctum
dicitur in Psalmo 143: ‘Spiritus tuus bonus deducet me in terram rectam, et illud spiritus ubi
vult spirat’. Ad quartum dicendum est quod est pro nobis, quia per inhabitationem Spiritus
Sancti in nobis debemus intelligere specialem influxum Spiritus Sancti, quo specialiter assistit
nobis. QUANTUM AD QUARTUM principale, utrum caritas et gratia sint duo habitus realiter
differentes? Dico quod habitus caritatis et gratiae sunt duo habitus realiter differentes, quia illi
habitus, quorum unus per se respicit essentiam animae tanquam subiectum proprium et
immediatum, et alter respicit potentiam, illi necessario differunt. Sed habitus gratiae, sicut
immediatum et proprium subiectum, respicit essentiam animae et caritas voluntatem, quae est
potentia eiusdem essentie, ergo etc. Maior patet. Probo minorem, quia gratia dat esse animae,

¥Lib. 7 cap. 30 tom. 5



iuxta illud Apostoli, ‘Gratia Dei sum id, quod sum’. Caritas dat operari secundum opera
virtutum, iuxta quod ait Gregorius: ‘Magna quidem operatur, si amor est etc’. Cum ergo esse
respiciat essentiam, et operari potentiam, ideo etc. AD ARGUMENTUM principale dicendum
quod ille qui diligit magis novit dilectionem quam fratrem, quantum ad essentiam actus, non
tamen quantum ad modum actus, qui est acceptatio Dei, et quia sine tali modo quamvis dicatur
dilectio, non tamen proprio dicitur caritas. Ideo, quamvis aliquis possit se scire diligere Deum,
non tamen potest scire, utrum huiusmodi dilectio sit caritas proprie dicta, sive dilectio meritoria,
ideo non valet.

Postremae particulae huius distinctionis clara et aperta subdivisio, in qua quidem Magister de
augmento caritatis determinans, opinioni oppositae suae sententiae conatur satisfacere.

HIC QUAERITUR SI CARITAS etc. In ista parte magister inquirit de augmento caritatis, et
tria facit. Quia primo circa hoc movet quaestionem. Secundo ponit suam responsionem. Et tertio
addit responsionis suae confirmationem. Secunda ibi, ‘his itaque respondemus’. Tertia ibi, ‘ut
autem certius’ etc. Tunc sequitur illa pars, ‘supra dictum est’, etc. In qua magister adducit
opinionem supradictis contrariam et dividitur in duas partes: quia primo ad hoc quod caritas,
qua Deum et proximum diligimus, non sit Spiritus Sanctus, adducit istius opinionis
probationem. Secundo, adiungit quandam aliam quaestionem ibi, ‘hic quaeritur cum Spiritus
Sanctus’. Prima dividitur in tres, secundum quod tenentes opinionem istam tripliciter probant
suam intentionem. Primo, scilicet ex caritatis divinae et humanae distinctione. Secundo, ex
Spiritus Sancti operatione seu causatione. Et tertio, ex caritatis humanae descriptione. Secunda
ibi, ‘sed aliud est inquiunt’. Tertia ibi, ‘alias quoque inducunt’. Quaelibet istarum partium
dividitur in duas, secundum quod magister primo adducit istius opinionis probationem.
Secundo, econtra opponit suam responsionem, et partes de se patent. Circa hanc lectionem
quaero.

Quaestio II
An habitus caritatis possit augeri?

Nulli dubium videri debet, quin caritas secundum gradus in esse non in essentia augeri possit,
cum praesertim forma quaelibet in simplici et invariabili essentia consistat. Unde simpliciter et
absolute in infinitum non procedit, licet respective sibi non repugnet; sicuti nec secundum se,
nec ex parte Dei, nec ex parte nostri minui, etsi ipsa manente per ullum actum nostrum eam
amittere nequaquam possimus.

UTRUM HABITUS caritatis augmentum possit suscipere? Et videtur quod non, quia motus
augmenti terminatur ad quantitatem, sed caritas non est quantitas, ergo etc. Maior patet in libro
Praedicamentorum et 5. Metaphysicae. Minor similiter patet, quia caritas cum sit habitus
oportet quod sit in prima specie qualitatis. CONTRA, si caritas non susciperet augmentum, tunc
una caritas non esset maior alia. Consequens est falsum, ergo et antecedens. Falsitas
consequentis patet, quia cum secundum mensuram caritatis sit mensura praemii in vita beata,
si unus non haberet maiorem caritatem alio, omnes secundum eandem mensuram gloriam
possiderent, cuius oppositum salvator insinuat cum ait: ‘In domo patris mei mansiones multae
sunt’. Hic primo videndum est utrum caritas possit augeri. Secundo, videndum de modo
augendi seu suscipiendi magis, et minus tam caritatis, quam ceterarum formarum, quae
intenduntur ac remittuntur. Tertio, utrum caritas augeri possit in infinitum. Et quarto, utrum
possit minui.



QUANTUM AD PRIMUM dicitur communiter, quod caritas potest augeri, quia forma, cuius
proprium principium productivum est liberum, et principium susceptivum est variabile, et
poterit esse aliter et aliter dispositum, quantum ad receptionem illius formae, illa poterit augeri;
sed caritas est huiusmodi, ergo etc. Maior patet, nam agens propter sui libertatem potest aliter
et aliter influere et subiectum propter sui variabilitatem potest aliter et aliter influxum agentis
suscipere, et per consequens forma poterit variari seu augeri. Minor de se nota est, quia Deus
est proprium principium productivum caritatis, qui in omni sua productione ad extra agit
contingenter et libere. Etiam quod anima nostra sive voluntas sit variationi subiecta, experimur
quasi omni hora. 2. Praeterea, omnis forma creata habens modum quantitativum potest
suscipere augmentum. Sed caritas habet modum quantitativum, ergo. Maior patet. Minorem
probo, quia omnis virtus potest comparari, vel ad subiectum in quo est, et sic dicitur qualitas et
ut sic potest suscipere magis et minus secundum quod subiecto dat magis seu intensius et
remissius esse, secundum maiorem vel minorem dispositionem subiecti; vel potest comparari
ad obiectum in quod tendit et sic induit quendam modum quantitativum, eo quod mensuretur
ab obiecto, et ut sic dicitur una virtus maior alia etiam in eadem specie, secundum quod fortius
tendit in obiectum. Cum igitur caritas [180] sit perfectissima virtus omnium virtutum, ergo etc.
SED CONTRA illud videtur esse quaedam opinio, quae dicit quod motus ad caritatem non
debet dici augmentum, sed alteratio, quia omnis motus ad qualitatem est alteratio, sed caritas,
cum sit virtus, est bona qualitas mentis. 2. Praeterea, omnis motus ad aliquem terminum, qui fit
per recessum a contrario, est proprie alteratio, unde philosophus in Topicis loquens de
alteratione quae est ad albedinem dicit: ‘Albius esse quod est nigro impermixtius, sed motus ad
caritatem est huiusmodi, ergo etc. Probatio assumptae, quia ait Augustinus 83. Quaestionum’,
‘secundum quod augetur caritas, minuitur cupiditas, quia caritatis venenum est spes
adipiscendorum, nutrimentum eius minutio cupiditatis, perfectio autem nulla cupiditas’. SED
ILLA in nullo infringunt illud, quod primo dixi: Auctoritas etiam iam allegata expresse est pro
me, quia manifeste ponit augmentum fieri in caritate. Unde idem Augustinus ait Ad Bonifacium
et habetur in Glossa I Corinthios 13 quod ‘caritas meretur augeri, ut aucta mereatur perfici’ AD
PRIMUM ergo dicendum quod motus augmenti potest esse ad qualitatem, secundum quod
habet modum quantitativum; caritas autem, ut iam patuit, habuit modum quantitativum. Propter
enim huiusmodi modum caritas non solum dicitur intensior, sed etiam dicitur maior, iuxta quod
ait Salvator: ‘Maiorem caritatem nemo habet’ etc. Ad secundum patet per praedicta.

QUANTUM AD SECUNDUM principale, qualiter augeatur caritas, sunt diversi modi
doctorum, quibus declarant formas intensibiles et remissibiles suscipere magis et minus. Doctor
enim noster ponit formam magis et minus suscipere non secundum gradus in essentia, quia illos
non habet, cum forma sit simplici et invariabili essentia consistens, ut ait auctor sex
Principiorum, sed ut ipse ait: ‘forma suscipit magis et minus secundum diversos gradus inesse,
secundum quod dat magis et minus esse subiecto, propter maiorem et minorem dispositionem
ipsius subiecti. Et confirmatur illa opinio sic. Sicut se habet virtus ad agere, sic essentia ad esse.
Sed eadem virtus in nullo variata secundum gradus essentiae magis et minus agit in passum,
secundum quod est magis et minus dispositum, ergo essentia essentialiter et intrinsece, sive
secundum gradus in essentia in nullo variata, eidem subiecto dat magis et minus esse, secundum
quod ipsum subiectum est magis et minus dispositum. 2. Praeterea, gradus formae mutatus in
essentia mutat speciem, quia formae sunt sicut numeri, ut patet 8. Metaphysicae. Sicut enim in
numeris, quacunque unitate addita vel remota, mutatur species numeri. Sic quocunque gradu
mutato quantum ad essentiam formae, mutatur species secundum talem formam. Sed caritas vel
albedo et cetera consimilia accidentia in eadem specie manentia suscipiunt magis et minus, ergo
huiusmodi susceptio non erit quantum ad gradus in essentia, sed solum quantum ad gradus in

9Quaest. 36, tom. 4



esse. 3. Praeterea, si caritas et ceterae huiusmodi formae susciperent magis et minus secundum
essentiam suam, tunc in abstracto dicerentur secundum magis et minus. Consequens est falsum,
ergo et antecedens. Falsitas consequentis patet, quia dicit philosophus in Praedicamentis quod
‘iustitia non dicitur magis et minus iustitia’. Probatur consequentia, quia quicquid convenit
formae secundum essentiam suam, hoc convenit sibi in abstracto. 4. Practerea, si caritas
augeretur secundum partes essentiales sibi additas successive, aut illae partes differrent numero
solum et hoc non, quia plura solo numero differentia non possunt esse simul in eodem subiecto;
aut differrent specie, et tunc caritas aucta non esset eiusdem rationis, quorum utrunque est
irrationabile. 5. Praeterea, Simplicius Super Praedicamenta dicit quod intentio Aristotelis fuit
quod formae non suscipiant magis et minus in se, sed pro ut percipiuntur subiectis. AD ILLAS
rationes respondet quidam doctor'’, qui est contrariae opinionis. AD PRIMUM dicit quod non
est simile de agere et virtute, et de esse et essentia, tum, quia agere differt a virtute, tum quia
plura requiruntur ad agere, videlicet subiectum dispositum. SED ILLA solutio nulla est
quantum ad ambas suas partes, quia sicut agere differt a virtute, sic esse differt ab essentia, sicut
doctor noster probavit in multis suis quaestionibus et tractatibus. Nec valet secunda nota
solutionis, quia cum actus activorum sint in patiente praediposito, non minus requiritur
dispositio in subiecto ad hoc, quod recipiat esse ab essentia, quam ad hoc, quod recipiat agere
a virtute sive potentia, sic ergo nulla. Ad secundum dicit quod pars adveniens non facit
caritatem auctam esse alterius speciei, quia non affert novam rationem, sed est aliquid eiusdem
rationis cum prima. SED OPPOSITUM istius dicti probat ratio, ideo nisi ad probationes
respondeat, solutio non valet. Ad tertium dicit quod formae in abstracto possunt dici maiores,
sicut dicitur maior iustitia in uno, quam in alio. Sed magis et minus adverbialiter de ipsis non
dicitur, quia talia inhaerentiam praedicati determinant. Nullum autem essentiale praedicatum
inest suo inferiori secundum magis et minus. SED NEC illud valet, quia quod iustitia dicitur
magna, vel maior vel maxima, hoc non est propter aliquem gradum essentialem, qui sit in ipsa
iustitia, sed est propter modum quantitativum, quem fortitur iustitia in ordine ad obiectum, sicut
dixi in primo articulo illius quaestionis. Et cum addunt secundo quod nullum essentiale
praedicatum inest suo subiecto secundum magis et minus, dico quod verum est, et causa illius
veritatis est, quia non habet gradus essentiales. Si enim haberet huiusmodi gradus, tunc posset
praedicari secundum eos etiam in abstracto. Ad quartum dicit quod realitates, secundum quas
sit formarum intensio, nec distinguuntur specifice, nec numeraliter, nec aliquo modo
praescinduntur ut distincta in actu, sicut nec partes continui dicuntur actu distingui; dicuntur
autem distingui in potentia, inquantum minor gradus potest esse, exclusa realitate maiori. SED
NEC illa solutio sufficit, quia quandocunque aliqua sic se habent quod ab invicem sunt
separabilia et ex parte ante et ex parte post, necessario convincuntur ab invicem realiter differre.
Sed secundum te minor gradus praecedit huiusmodi realitatem additam et sequitur eam, quia,
ut dicis, potest manere exclusa tali realitate, ergo necessario sunt aliquo modo distincta. Omnia
autem, quae differunt, aut differunt numero, aut specie, aut genere, aut analogia; quocunque
autem istorum dato, apparet et stat argumentum in vigore suo. 2. Praeterea, unum quodque
quantum habet de entitate tantum habet de unitate, ergo cum huiusmodi gradum essentiae
supervenientem appelles realitatem et omnis realitas sit entitas, necessario dabis sibi aliquam
unitatem, quod enim non significant unum, nihil significat, ut dicitur 4. Metaphysicae. Sicut
igitur illud superveniens dicit additam entitatem, sic dicit additam unitatem et per consequens
etiam iuxta tua principia illa erunt vere aliquo modo distincta. Ad quintum dicit sicut ad tertium,
et addit quod ratio albedinis non magis inest maiori albedini, quam minori; nec perfectius inest,
quamvis perfectior sit albedo. SED ILLUD quod hic addit multplicem includit defectum. Primo,
quia una albedo non est maior alia, loquendo de magnitudine essentiali, de qua ille doctor ad
praesens loquitur, sed solum magnitudine materiali sive fundamentali. Propter quod dixit

10Aureolus solvit.



Aristoteles in Praedicamentis: ‘Quanta est superficies, tantam albedinem’ dices quasi dicat. Non
ex magnitudinem essentiae competit talibus formis praedicatum hoc, quod dicantur magnae,
sed solum ratione extensionis, quam fortiuntur ab extensione suorum subiectorum; secus tamen
est de virtutibus, ut patuit superius.

[181]

2. Praeterea, dicere quod ratio albedinis perfectius non conveniat uni albedini quam alteri,
posito quod una albedo perfectior sit alia, loquendo de perfectione essentiali, de qua ad praesens
ille loquitur, est tollere adaequationem inter diffinitionem et diffinitum, et est dicere quod
diffinitio non sit sermo expressivus quidditatis et essentiae rei, quae omnia sunt contra
Aristotelem in libro Topicorum et multis aliis locis.

SUNT ETIAM quidam alii, qui directe arguunt contra praedictam opinionem nostri doctoris.
Primo sic: si caritas quantum ad essentiam est indivisibilis, ergo quicunque homo existens in
caritate haberet tantam caritatem, quantam habet Christus. Consequens est falsum. 2. Praeterea,
si caritas augeretur propter dispositionem subiecti, cum talis dispositio intendatur, aut
huiusmodi dispositio habet gradus in essentia, aut intenditur ratione alterius dispositionis et sic,
vel erit processus in infinitum, vel dabis aliquam formam habentem gradus in essentia, qua data
eadem ratione quaelibet alia forma gradus habebit in essentia. 3. Praeterea, si caritas posset
augeri propter dispositionem subiecti, eadem ratione posset minui propter indispositionem
subiecti. Consequens est falsum. Consequentia patet, quia ut dicitur 1. Posteriorum, ‘si
affirmatio est causa affirmationis, tunc negatio erit causa negationis’. 4. Praeterea, esse
accidentis non differt ab essentia accidentis, ergo, si suscipit aliquod accidens magis et minus
secundum esse, etiam suscipiet secundum essentiam, quia quae sunt eadem et indistincta,
quicquid convenit uni et reliquo, ergo etc. 5. Praeterea, si ex sola maiori, vel minori dispositione
subiecti forma susciperet magis et minus, tunc aer aecqualiter dispositus aequaliter illuminaretur
ad praesentiam lunae sicut ad praesentiam solis, cuius oppositum evidenter experimur. 6.
PRAETEREA, arguunt quidam alii sic. Si caritas aeque perfecte quantum ad essentiam esset in
quolibet beato, tunc omnes aequaliter praemiarentur. Consequens est falsum teste Christo, qui
ait: ‘In domo patris mei mansiones multae sunt’. Probatur consequentia, quia praemium non
respondet actui, sed habitui caritatis. 7. Praeterea, capacitas superiorum angelorum est maior
quam inferiorum, sed perfectio debet esse proportionata perfectibili, ergo, si angelus superior
non haberet maiorem caritatem essentialiter quam inferior, tunc inferiori existente beato propter
repletionem suae capacitates, superior non esset beatus, quia penes suam capacitatem non esset
repletus. 8. Praeterea, Commentator 6. Physicorum ait quod, cum aliquid mutatur de albo in
nigrum, partim habet de termino a quo, et partim de termino ad quem, ergo huiusmodi formae
essentialiter habent partes. 9. PRAETEREA, arguunt alii hoc idem sic. Si tales formae non
haberent gradus in essentia, hoc esset pro tanto, quia essentiae earum sunt simplices. Sed esse
non est minus simplex quam essentia, ergo nec haberent gradus in esse. 10. Praeterea, omnis
realis alteratio terminatur ad veram qualitatem, sed motus intensionis, quo forma suscipit magis,
est vera alteratio, ergo terminatur ad aliquam qualitatem. Sed talis qualitas non potest esse illa,
quae praefuit, quia ad illud, quod est actu, non est motus, cum motus sit actus entis in potentia
secundum quod in potentia, ut patet 3. Phisicorum; nec potest esse totaliter altera forma a prima,
quia per hoc prima non intenderetur, etiam duae formae solo numero differentes essent in
eodem, ergo erit secundum alium gradum in essentia eiusdem formae, qui vera qualitas dici
potest. 2. Praeterea, relatio non potest intendi, nisi intendatur suum fundamentum. Sed
participatio formae est quaedam relatio, cuius fundamentum est ipsa forma, ergo non potest
maior vel minor participatio esse, nisi forma in essentia sua habeat gradus et partes. SED ILLA,
quamvis sint difficilia, tamen solui possunt ex dictis doctoris nostri bene intellectis. Ad cuius

in



intellectum est advertendum, quod non per omnia consimiliter ponit doctor noster susceptionem
fieri in caritate et in ceteris formis, quia licet eidem animae magis dispositae uno tempore, quam
alio eadem caritas det magis esse, ut dixit ille doctor, distinctione 17. quaestione 8, tamen Deus
ratione suae libertatis sine omni nostra cooperatione potest animae infundere caritatem, et ipsam
disponere iuxta libitum suae voluntatis, sicut dixit ille idem doctor eadem distinctione
quaestione ultima.

AD PRIMUM igitur argumentum dicendum quod, quamvis in Christo non sint plures partes
essentiae caritatis, quia tales partes caritas non habet, est tamen in eo esse carissimum et Deo
maxime gratum, quia sicut dicit doctor noster distinctione 17. quaestione II anima Christi
tantam recepit gratiam et caritatem, qua sic replebatur eius capacitas tam actualis, quam
possibilis, quod si talis anima ulterius fuisset aucta in gratia, non remansisset in eadem specie.
Ad secundum dicendum quod, quamvis illud argumentum aliquam apparentiam habeat de aliis
accidentibus magis et minus suscipientibus via naturali, de caritate tamen et gratia et ceteris
virtutibus a Deo per creationem infusis, nihil concludit. Quia omnem talem formam Deus potest
secundum magis et minus intimare subiecto, nulla praevia requisite dispositione, ita quod
eadem essentia caritatis indivisibilis secundum gradus essentiales, secundum quod magis a suo
creatore intimatur subiecto et intimius radicatur in eo, secundum hoc dat magis et nobilius esse
subiecto, et magis participatur a subiecto. SED QUANTUM ad susceptionem magis et minus,
prout est in rebus naturalibus, tunc doctor nostermet facit illud argumentum contra se 2. suo
Quolibet quaestione 14., et respondet ad ipsum sic. Dicit enim quod intensio et remissio, quae
est in secundis qualitatibus, reducitur in intensionem et remissionem, quae est in primis
qualitatibus, et illa reducitur ulterius in intensionem et remissionem, quae est in raritate et
densitate. Haec autem, quae est in raro et denso non reducitur ulterius in aliquam accidentalem
dispositionem, sed immediate reducitur in partes quantitativas materiae, quae ex sua natura hoc
habent, quod possunt ab agente constringi, et sic intenditur densitas et possunt ab eodem agente
distendi et dilatari, et sic intenditur raritas. Et per hoc cessant multae cavillationes, quae a
modernis doctoribus inducuntur contra doctorem nostrum, quae omnia procedunt ex ignorantia
istius solutionis. ETST ALIQUIS instaret dicens quod calidum et frigidum, humidum et siccum
non debeat reduci ad rarum et densum, quia qualitates primae non debent reduci ad secundas.
RESPONDET doctor ibidem quod, quamvis calidum et frigidum etc. sint priora raro et denso
per comparationem ad agens, quia agens calefaciendo rarefacit, raritas tamen et densitas sunt
priores quantum ad materiam, quia materia rarefiendo calefit. Et quia illa solutio fit in ordine
ad materiam, igitur etc.

AD TERTIUM patebit in quarto istius quaestionis articulo. Ad quartum dicendum quod esse
accidentis est quidam modus perfectivus, quem fortitur subiectum ex coniunctione sui cum
accidente, qui quidem modus non est essentia accidentis, quia ille modus intenditur et remittitur,
secundum quod ipsum accidens magis et minus subiecto intimatur. Ad quintum respondet
noster doctor I. Sententiarum distinctione 17. quaestione 8 in solutione quarti argumenti dicens
quod non est simile de luce et de formis realibus, de quibus ad praesens est sermo, quia lumen
intentionaliter est in medio. Quod probat, quia duae intentiones solo numero differentes a
duabus candelis derivatae, possunt simul esse in eadem parte medii, quia si tales candelae in
eadem linea ex opposito ponantur, homo existens in una parte videt illam, quae sibi opponitur
et existens in alia parte eiusdem lineae videt aliam, quod non contingeret, nisi in omni parte
illius lineae essent intentiones ambarum candelarum, quae tamen solo numero differunt. Et
[182] quia talia intentionalia dependent quasi totaliter ab agente, quia non solum in fieri, sed
etiam in facto esse, et in conservari dependent a suis productivis; hinc est, quod a fortiori agente,
puta a sole, aer etiam minus dispositus potest magis illuminari, quam a luna vel debiliori agente
aer purior et magis dispositus illuminetur. Hinc est etiam, quod plura lumina simul praesentia

11



eidem aeri magis illuminant eum quam unum lumen. Quorum omnium oppositum videmus in
formis realibus. FORTE DICETUR quod idem videmus in formis realibus realiter a suis
agentibus inductis in subiectis. Positis enim duobus calefactibilibus per omnia aeque dispositis,
et unum illorum ponatur iuxta unum solum carbonem, et aliud iuxta maximum ignem, non
obstante aequalitate dispositionis in eis, illud, in quod agit ille maximus ignis, magis calefit,
quam illud, in quod agit solus carbo. Igitur, non solum ratione dispositionis subiecti maioris et
minoris forma realis dat magis et minus esse, verumetiam ex virtute agentis, stante eadem
dispositione subiecti, possumus ergo dicere quod non solum quantum ad formas intentionales,
verumetiam quantum ad formas reales maior effectus inducitur ex virtute agentis in subiectis
eodem modo dispositis. RESPONDEO quod, praedicto casu posito, quamvis talia passa in
principio sunt eodem modo disposita, perseverante tamen actione praedictorum agentium circa
huiusmodi passa, immediate fit difformis dispositio, quia ille magnus ignis ratione sui
praedominii super tale passum velociter disponit ipsum, et intense. Propter quod tale passum,
quamvis non recipiat plures gradus quantum ad essentiam caliditatis, quam passum alterum,
illa tamen caliditas tribuit sibi magis esse calidum ratione maioris dispositionis receptae per
actionem ipsius ignis ipsum alterantis. FORTE ITERUM dicetur mihi, posito quod praedicta
duo calefactibilia ambo sint summe disposita, ita quod nullum illorum est ulterius disponibile
ad calorem, quia utrunque est summe dispositum. RESPONDEO quod, casu posito, carbo ita
perfectum daret calorem passo, quod ipse contingeret, sicut maximus ignis; immo una sola
scintilla contingens talem materiam summum calorem in ea induceret, quia ipsam incenderet et
daret formam ignis.

AD SEXTUM nego consequentiam cum sua probatione, quia non variatur praemium aeternum
propter variationem essentiae ipsius caritatis, sed variatur huiusmodi praemium penes maiorem
et minorem intimationem ipsius essentiae caritatis in mentibus beatorum, iuxta quam
intimationem maiorem vel minorem quilibet beatorum est magis vel minus carus ipsi Deo. Ad
septimum dicendum quod, si ex proportione angelorum vis arguere proportionem caritatis
eorum, tunc sicut angeli differunt specie, sic oporteret te dicere quod caritates eorum differrent
specie, et tunc Doctor noster concederet tibi gradus essentiales in caritate, quia tales gradus
ponit in omnibus differentibus specie. Sed illud non oportet, quia dato quod nullus sit gradus in
essentia caritatis, adhuc Deus replebit capacitatem cuiuslibet angeli, secundum quod formam
caritatis creando et influendo ipsam intensius vel remissius intimat cuiuslibet menti iuxta suam
capacitatem. Posset etiam dici quod cuilibet secundum quod habet maiorem capacitatem,
secundum hoc etiam habet maiorem capacitatem, secundum hoc etiam habet maiorem
dispositionem, propter quod caritas aequalis, quoad gradus essentiae dat talibus angelis varios
gradus quantum ad esse, propter quod unus carior est Deo, quam alter secundum magis et minus
esse, quo participant caritatem, ratione cuius etiam a Deo diversimode praemiantur. Ad
octavum dicendum quod Commentator non dicit partem nominaliter, sed partim adverbialiter.
Ex quo patet quod non est intentio Commentatoris quod ipsum mobile habeat partem unius
essentiae et partem alterius essentiae terminorum, sed intendit dicere quod mobile non sit
totaliter elongatum a termino ad quem, sicut fuit antequam inciperet motus, nec sit totaliter
elongatum a termino a quo, sicut erit postquam completus est motus, sed quod sit in quodam
fluxu utrumque aliquo modo contingente. Ad nonum dicendum quod illud non est propter
minorem simplicitatem ipsius esse, sed propter varietatem dispositionum, ex quibus contingit
quod eadem essentia formae virtualius et minus virtualiter dat esse, sicut enim posito quod
agere non sit minus simplex quam virtus, a qua procedit; eadem tamen virtus non mutata forties
ageret in materiam magis dispositam quam minus dispositam, sic etc. Ad decimum dicendum
quod motus intensionis terminatur ad eandem qualitatem, quae praefuit, quamvis non secundum
idem esse, quo praefuit, sed secundum nobilius et virtualius esse, quod tali motu acquiritur in
subiecto. Ad undecimum dicendum quod forma est fundamentum illius participationis, non

12



quomodocunque, sed ut virtualiter continet pluralitatem graduum in esse, quos gradus
formaliter communicat subiecto cum capax eorum efficitur per congruentem sui dispositionem,
et ideo ut sic, sibi mutuo correspondent fundamentum et relatio, puta esse secundum gradus in
esse, et ipsam participatio. SED CONTRA praedictam doctoris nostri positionem sunt in hac
materia etiam multorum doctorum opiniones, quamvis aliquae magis directe, aliquae vero
minus. Dicit enim quidam Doctor de nostris quod forma suscipiens magis et minus suscipit non
solum participatione subiecti magis et minus, sed etiam secundum se, quia materia est propter
formam et non econverso, ergo diversa dispositio in materia est propter diversum gradum
perfectionis, qui est in forma, puta, quia forma sic requirit, ideo materia sic est disposita, ergo
forma non suscipit magis et minus, quia participatur secundum magis et minus a subiecto; sed
econverso. 2. Praeterea, motus secundum formam non est aliud quam forma incompleta in
ordine ad complementum, cum ergo motus sit partibilis, igitur forma, quae acquiritur per
motum secundum se, habet gradus secundum magis et minus. Unde ait Commentator 2.
Physicorum, quod in aliis generationibus a generatione substantiae partes oppositi successive
recedunt a subiecto, et fiunt in ipso partes generati. 3. Praeterea, id, quod convenit alicui
secundum suum esse actuale, et secundum suum esse potentiale, hoc convenit sibi secundum
se et secundum essentiam suam. Sed suscipere magis et minus convenit formae secundum suum
esse actuale, quia actu sit in subiecto per actionem agentis secundum magis et minus, nihil
autem sit actu, nisi potentia prius fuerit, ergo secundum suum esse potentiale, etiam habuit prius
esse magis et minus, et per consequens cum sibi conveniat secundum utrumque esse, conveniet
sibi secundum se et secundum essentiam suam. SED NEC illa concludunt. Ad primum ergo
dicendum quod quamvis materia dicatur esse propter formam ratione dignitatis et perfectionis,
quae magis sunt in forma secundum se considerata quam in materia, tamen quantum ad mutuam
coexigentiam, non solum materia est propter formam, sed etiam forma propter materiam. Nec
valet consequentia, quia quamvis materia sit propter formam, tamen non oportet quod diversi
sint gradus in essentia formae propter diversos gradus, qui sunt in dispositione materiae, quia
huiusmodi dispositiones sunt ad hoc, ut ipsa materia diversimode perficiatur secundum diversos
gradus in esse virtualiter contentos in eadem essentiae formae. Ad secundum dicendum quod
motus proprie loquendo non est forma, sicut via non est terminus, quia motus est via in formam.
Et si aliquo modo secundum [183] suum esse materiale motus diceretur idem quod forma, ut
sic ipse motus non esset divisibilis, nec haberet partes essentialiter distinctas, sed secundum
suum esse formale motus est quidam fluxus, et est quid formaliter successivum; et ut sic, non
est idem quod forma, cum forma sit secundum suam naturam ens formaliter permanens.
Commentator etiam videtur ibi loqui de partibus quantitativis, quia si aliqua magnitudo, quae
est calida, debet frigefieri, illa magnitudo non similis relinquit calorem in omnibus suis partibus,
sed successive. Ad tertium dicendum quod forma sit per agentis actionem actu in subiecto
secundum magis et minus, inquantum subiecto magis et minus disposito per actionem ipsius
agentis, forma dat magis et minus esse, et isto modo secundum magis et minus etiam fuit in
potentia antequam esset in actu; sed nec nunc actu suscipit magis et minus in essentia, nec tunc
ad tales gradus fuit in potentia. Magis etiam proprie diceretur quod forma dat esse secundum
magis et minus, quam quod suscipiat esse secundum magis et minus, quia forma non suscipit
esse, sed dat esse, et subiectum per formam suscipit esse. Minor ergo est neganda modo, quo
ille ponit eam. EST IGITUR alia opinio, quae ponit quod forma suscipiat magis et minus per
additionem partis eiusdem rationis cum praecedente, puta caritas per additionem novae caritatis,
et sic de aliis. Et probatur sic: sicut trahens sive tendens arcum curvitatem addit curvitati, sic
intendens albedinem, sive augens caritatem, albedinem addit albedini, et caritatem caritati. 2.
Praeterea, videmus ad sensum quod plumbum additum plumbo totum efficitur ponderosius ex
hoc, quod gravitas additur gravitati; et ignis additus igni totum efficitur calidius per additionem
unius caloris ad alium; sic igitur eodem modo est in aliis. 3. Praeterea, candela superveniens
candela magis illuminat aerem. 4. Praeterea, sicut se habet augmentatio quantitativa ad

12



quantitatem, sic se habet alteratio intensiva ad qualitatem. Sed illa non potest fieri sine additione
novae quantitatis, ergo nec illa sive adventu novae qualitatis. SED ILLA opinio stare non potest,
quia vel caritas superveniens faceret unum cum caritate praeexistente, et tunc una caritas esset
forma et perfectio alterius, et altera esset subiectum istius, vel maneret ab ea distincta, et tunc
duo accidentia realia solo numero differentia essent simul in eodem. AD PRIMUM ergo
dicendum quod, quia per huiusmodi tractum subiectum curvitatis flectitur in extremis ultra
suam medietatem, et per consequens ad curvitatem melius disponitur, propter quod eadem, quae
praefuit sine aliqua alia de novo superveniente, dat tali subiecto magis esse curvum. Si vero per
continuationem huisumodi tractus extrema totaliter coniungerentur, tunc dico quod prima
curvitas tolleretur et inducitur forma circularis figurae, quae specie differt a prima curvitate. Ad
secundum dicendum quod sicut si alba superficies adiungitur albae superficiei, ex hoc non
suscipit magis intensive, sic eodem modo de plumbo et igne; in eadem enim parte plumbi nec
est maior gravitas, nec magis grave esse, quam ante fuerat. Sicut enim plures homines simul
iuncti fortius trahunt navem, nullus tamen eorum propter coniunctionem talem ad alterum est
fortior in seipso intrinsece. Sic licet illi plures ignes simul iuncti extrinsece possent in fortiorem
actionem, intrinsece tamen ex hoc nullus eorum esset magis calidus, quod si oppositum
quandoque appareret, hoc esset pro tanto, quia materia nullius eorum, vel saltem alterius non
erat perfecte intensa, vel summe ad caliditatem disposita ante huiusmodi coniunctionem, et
facta coniunctione perfecte disponitur, et per consequens intensius esse recipit. Ad tertium
dicendum, quod non est ad propositum, ut patuit superius, quia lumen est forma intentionalis.
Ad quartum dicendum quod non est simile de quantitate et aliis formis, quia sola quantitas est
per se divisibilis in partes eiusdem rationis, ideo ipsa secundum tales partes proprie
augmentatur. Nulla autem alia forma est divisibilis in huiusmodi partes, nisi per accidens, puta
ratione quantitatis prout fundatur in quanto, et ideo non possunt tales formae intendi vel augeri
intrinsece secundum essentias, sed solum secundum esse intensum et remissum penes
dispositionem subiecti. SED FORTE dices, Si Deus separaret duos calores, quorum unus suo
subiecto dat magis esse calidum, et alter minus esse calidum, adhuc illi calores separati tenerent
gradus suos, quamvis essent separati a subiecto, et per consequens ab omni dispositione
subiecti. HIC DICERET doctor noster quod nulla qualitas potest separari etiam per potentiam
Dei ab omni subiecto, quia hoc implicaret contradictionem, ut ipse probat 2. Sententiarum
distinctione 19. quaestione 2. Dato tamen quod ita fiat, tunc dico quod Deus virtute sua
conservans huiusmodi accidens in tali gradu perfectionis conservavit in subiecto antequam
separaretur, propter quod virtute divina conservante tale esse et operari, aut falsem aequivalens
habebit separatum, quale habuit cum erat subiecto et dispositionibus subiecti coniunctum. ALII
DICUNT quod prima forma cedit et corrumpitur, et perfectior forma introducitur primam
continens in virtute, et sic suscipitur magis, quia in omni motu reali terminus a quo et terminus
ad quem sunt incompossibiles, ita quod necessario unus abiicitur altero acquisito. Sed in omni
motu intensionis terminus a quo est forma remissa, et terminus ad quem est forma intensa, ergo
acquisita intense, abiicitur remissa.

2. Praeterea, non minus sunt incompossibiles terminus a quo, et terminus ad quem in motu ad
formam quam in motu ad ubi. Sed in motu ad ubi, cum terminus ad quem acquiritur, necessario
terminus a quo relinquitur, ergo idem quod prius. 3. Praeterea, contraria non possunt esse simul,
sed philosophus 5. Physicorum dicit quod minus album et magis album sunt contraria. SED
ILLUD dictum non solum est falsum, verumetiam periculosum, quia fide credimus Christi
corpus manere tamdiu sub speciebus hostiae, quamdiu manent ibi huiusmodi species, et non
ultra. Sed planum est quod illa hostia in accidentibus sive speciebus suis suscipit magis et
minus, ergo si in tali motu species primae corrumperetur, tunc intensis vel remissis huiusmodi
speciebus, non remaneret ulterius sacramentum, quod est contra fidem. 2. Praeterea, frigidum
praesens calido remittit calorem. Si ergo calor remissus esset essentialiter alia forma a calore

11



praecedenti, tunc frigidum generaret calidum per se, quia agens naturale per accidens corrumpit,
non enim corrumpit, nisi inquantum per se inducit aliquid in materia, ut patet per
Commentatorem 12. Metaphysicae. Sed ipsum frigidum non potest inducere frigiditatem, quia
illa stare non potest cum calore in illo secundo gradu remisso primo, nec tepiditatem eadem
ratione, ergo per se solum induceret calorem, quod est impossibile. AD PRIMUM igitur
dicendum quod terminus a quo non est essentia formae absolute et simpliciter, sed est ipsa
forma secundum esse, quod dat subiecto penes dispositiones, pro tunc in subiecto existentes
antequam talis motus incipiat, terminus autem, ad quem est eadem forma, essentialiter
secundum esse acquisitum ex dispositionibus inductis per talem motum, non oportet ergo quod
forma prima tollatur, sed sufficit quod cesset in materia, quoad esse primum et incipiat ibi esse
quoad esse secundum. Ad secundum dicendum quod maior est vera, sumendo [184] ipsum esse
pro termino, non autem sumendo essentiam formae pro termino. Etiam minor est falsa, quia in
motu circulari idem punctus potest esse terminus a quo, et terminus ad quem. Ad tertium
dicendum quod, quamvis maneat eadem essentia albedinis, quae primo stans cum imperfectis
dispositionibus dat minus esse album, et postea inductis perfectoribus dispositionibus dat magis
esse album, non tamen manent simul minus album et magis album, eo quod iam esse transierit
secundum quod erat minus album, et tantummodo sit esse secundum quod actu est magis album.
ALII DICUNT quod caritatem augeri quantum ad essentiam suam potest intelligi dupliciter.
Uno modo secundum partes formales, et appellant partes formales talia, sine quibus impossibile
est rem esse, sicut est differentia rei vel genus. Alio modo, secundum partes accidentales, quae
adveniunt et recedunt, sicut dicimus carnem secundum formam, quae permanet; secundum
materiam autem, quae fluit et defluit. Primo modo, ut dicunt, forma non recipit magis et minus.
Secundo modo recipit magis et minus. SED NEC illud valet, quia forma simplex non habet
partes materiales in essentia sua, nisi per accidens sibi competant, puta ratione subiecti, in quo
fundatur. Si illud est quantum, tunc talis forma extenditur et habebit partes accidentaliter sibi
competentes. Sed caritas, de qua ille loquitur in illa quaestione, est forma simplex et non
fundatur in subiecto quanto. EST IGITUR quidam alius, qui ea, quae ponit, videtur radicaliter
ex iam dictis traxisse. Dicit enim quod omnem formam, quae intenditur, necesse est intendi per
acquisitionem alicuius realitatis participantis formae illius specificam rationem, quia omne,
quod movetur, est in potentia ad illud, ad quod movetur; quia motus est actus entis in potentia
secundum quod in potentia, ut dicitur 3. Physicorum. Omne autem quod est in potentia caret
aliquo actu, in quem tendit per motum, ut patet 9. Metaphisice. Sed subiectum existens sub
forma remissa, vere movetur ad realitatem aliquam pertinentem ad genus qualitatis, ergo
necesse est quod aliqua realitas illius generis per intentionem acquiratur. Addit tamen postea
quod realitas illa, secundum quam minor caritas perficitur, non potest esse integra caritas et
praecise distincte participans realitatem, aut rationem specificam, sicut unum individuum
caritatis, sed participat rationem caritatis per quandam reductionem, ita quod potest dici
concaritas. Est enim illa realitas omnino impraecisibilis et re, et intellectu. Unde nec per
divinam potentiam est factibilis per se, quod capiat esse praecisum et demonstratum, nec est
intuitive intelligibilis etiam ab angelico intellectu, sed solum est cointelligibilis. SED ILLA non
videntur esse vera, quia talis realitas augens essentiam caritatis necessario a Deo creabitur,
postquam creata fuit essentia caritatis, et per consequens ita terminabitur actus creationis ad
huiusmodi realitatem, quod non terminabitur ad essentiam caritatis. Quia nulla factio terminatur
ad illud, quod ante factum est, quam inceperit talis factio, sed essentia caritatis ante facta est,
quam inceperit factio istius realitatis. Omne autem, quod distincte terminat actum divinae
creationis, hoc distincte potest a Deo produci per sui omnipotentiam, et distincte potest ab
angelo cognosci et potest esse ens demonstratum, quae omnia praecise sunt contra te, ergo etc.
2. Praeterea, omnis realitas, vel est materia, vel forma, vel compositum ex utroque, vel modus
alicuius illorum. Sed illa realitas, quam tu ponis, non est materia, quia tunc caritas, cuius
rationem specificam participat, esset ens materiale; nec forma vel compositum, quia tunc posset

12



praecise produci et cognosci, quod tu negas; nec modus, quia modus non augmentat essentiam
rei, sed illa realitas superveniens auget essentiam caritatis secundum quod tu dicis. 3. Praeterea,
quando aliqua sic se habent, quod unum est maioris perfectionis vel entitatis quam alterum, si
illud, quod est minoris entitatis potest habere entitatem praecisam et distinctam sine illo, quod
est maioris entitatis, tunc et econverso non repugnat illi, quod est maioris entitatis, habere
entitatem praecisam ab eo, quod est minoris entitatis, et maxime potentia Dei in talibus
operante. Sed, si caritas augetur in essentia modo quo tu ponis, tunc potest contingere quod
caritas superveniens est maioris entitatis, quam praeexistens. Quia uni puero, qui hodie habet
minimum gradum caritatis, cras Deus posset infundere maiorem caritatem, quam habeat
quicunque beatorum, tunc plane pateret quod caritas superveniens, quam appellas concaritatem
esset maioris perfectionis et entitatis, quam caritas praeexistens. Cum ergo illam praeexistens
habuerit entitatem praecisam, ergo et huic non repugnat habere entitatem praecisam. 4.
Praeterea, aut gradus praeexistens et gradus superveniens sunt essentialiter ordinati, aut non. Si
sic, tunc tales gradus necessario differunt specie, quia impossibile esse essentialem ordinem
inter ea, quae sunt eiusdem speciei, et sic gradus superveniens non participaret eandem rationem
specificam cum praecedente, cuius oppositum tu affirmas. Si non sunt essentialiter ordinati,
tunc ita praecisam entitatem poterit habere secundus a primo, sicut primus a secundo, quia in
non essentialiter ordinatis, sicut Deus vel natura potest producere primum absque secundo, sic
secundum absque primo. AD RATIONEM suam dico quod illud quod movetur motu
intensionis, est in potentia ad ulteriorem gradum in esse, non autem in essentia, et illo esse caret,
et ideo tendit ad ipsum per talem motum. Est etiam in minori manifesta petitio principii, quia
hoc iste deberet probare, videlicet quod subiectum existens sub forma remissa vere movetur ad
realitatem aliquam pertinentem ad genus qualitatis, accipiendo realitatem pro parte essentiae
ipsius qualitatis.

QUANTUM AD TERTIUM principale, utrum caritas augeri possit in infinitum, dico quod
caritas simpliciter et absolute non potest augeri in infinitum, secundum quid tamen et respective
potest augeri in infinitum, et sumo hic augmentum intensive et non extensive. Primum probo
sic. Omne, quod recipitur in aliquo limitato et finito, secundum suam naturam est limitatum et
finitum, et per consequens non potest simpliciter crescere in infinitum; caritas est huiusmodi,
et ergo etc. 2. Praeterea, omnis natura, quae est intensibilis et augibilis in infinitum, illa est
remissibilis et diminuibilis in infinitum. Unde quia quanto, ut quantum est, non repugnat augeri
in infinitum, ergo quantum, ut quantum est, puta mathematice sumptum, est divisibile et
diminuibile in infinitum. Sed nec caritas creata, nec aliqua alia forma suscipiens magis et minus
est remissibilis in infinitum, alias calefaciens posset per infinitum tempus remittere frigidum,
quod nunquam induceret aliquem calorem, eo quod semper aliquid frigiditatis remaneret in illo
subiecto. ET SI INSTANTIA ferretur de numeris contra maiorem propositionem, qui augentur
in infinitum, non tamen diminuuntur in infinitum, eo quod statum habeant ad ipsam unitatem.
RESPONDEO quod haec instantia non est ad propositum, quia nos loquimur de gradibus
formae eiusdem speciei, numeri autem differunt specie. SECUNDAM CONCLUSIONEM
probo sic. Sicut se habet notitia abstractiva viae ad notitiam intuitivam patriae, sic se videtur
habere caritas desiderativa viae ad caritatem fruitivam patriae. Sed si abstractiva viae augeretur,
sive intenderetur in infinitum, nunquam tamen [185] posset quantum ad perfectionem notitiae
aequari notitiae intuitivae patriae, ergo si etc. 2. Praeterea, quandocunque aliqua sic se habent,
quod actus unius quamviscumque intendatur non potest aequari actui alterius, nec eius
perfectionem attingere, at tamen semper per sui intensionem sibi poterit magis, ac magis
conformari, tunc illud, cuius actus sic intenditur, potest dici aliquo modo augibile, sive
intensibile in infinitum. Sed actus caritatis viae isto modo sic se habet respectu actus caritatis
patriae, ergo etc. Maior patet, quia cum habitus cognoscimus per proprios eorum actus, ideo ex
conditionibus ipsorum actuum iudicamus de conditionibus ipsorum habituum. Minor patet, quia

1R/



actus proprius caritatis viae est amor desiderii, quod necessario est cum motu et affectione
ipsius animi, propter quod dixit Augustinus in Confessionibus suis, ‘Ad te fecisti nos, Domine,
et inquietum est cor nostrum, donec requiescat in te’. Sed actus proprius caritatis patriae est
delectabilissima et beata fruitio et plena mentis quietatio. Sed planum est quod praedictus actus
caritatis viae, cum nullo modo possit habere perfectam delectationem et plenam quietationem,
nullo modo poterit aequari beatae fruitioni. Quod autem huiusmodi actus caritatis viae possit
semper magis conformari actui caritatis patriae. Patet, quia viator existens in statu perfectorum
in suis operationibus non est minoris efficaciae, quam existens in statu poenitentium, seu de
novo conversorum. Sed existens in statu poenitentium tantae fuit efficaciae gratia Dei sibi
cooperante, quod ex merito suo actus suae caritatis magis fuit deputatus, et per consequens actui
patriae magis conformatus. Quod patet, quia alias de statu poenitentium non pervenisset ad
statum perfectorum, ergo eadem ratione vel potiori hoc ulterius continue poterit promereri. 3.
Praeterea, idem confirmo sic. De ratione viatoris est, quamdiu manet viator si inutiliter otiosus
non fuerit, semper suo termino poterit magis appropinquare; nam quicquid non contingit
terminum, poterit propinquius accedere ad terminum. Sed sola intensio caritatis facit nos
appropinquare termino nostrae peregrinationis, quia sicut sola caritas secundum augmentum
dividit inter filios perditionis et regni, sic sola caritas iuxta suum augmentum nos facit
appropinquare ad huiusmodi regnum. Hoc enim nulla virtus potest secundum se, excepta sola
caritate, cum omnis alia virtus possit esse informis, et per consequens sine merito. Dato igitur
quod Deus iustum viatorem per infinitum tempus dimitteret viatorem, caritas in infinitum posset
augmentari, quamvis nunquam aequaretur caritati beatorum. SED CONTRARIUM primae
conclusionis tenens, quidam doctor ponit absolute quod caritas potest augeri in infinitum, quia
nec secundum rationem propriae speciei caritas habet terminum, cum sit participatio quaedam
caritatis infinitae, quae est Spiritus Sanctus; nec ex parte agentis, quia Deus, qui est infinitus,
producit caritatem; nec ex parte subiecti, quia quanto magis caritas intenditur, tanto magis
capacitas subiecti augetur, nunquam enim vas aliquod posset impleri liquore, si quanto plus
susciperet, tanto habilius fieret ad suscipiendum; propter quod, ut dicunt, in infinitum potest
fieri augmentum caritatis. PRAETEREA, eandem conclusionem quidam alii probant sic.
Semper ratio et mensura habitus sumitur ab obiecto, cum igitur bonitas divina, quae est
proprium obiectum caritatis sit in infinitum diligibilis, ergo etc. 2. Praeterea, perfectibile per
caritatem potest fieri in infinitum semper nobilius, ergo caritas potest in infinitum semper augeri
et intendi. Consequentia patet, quia semper debet esse proportio inter perfectibile et
perfectionem. Antecedens probatur, quia Deus potest in infinitum creare angelum nobiliorem,
quia nulla creatura potest exhaurire potentia creatoris, cum ergo voluntas angeli sit proprium
subiectum caritatis, ergo etc. 3. Praeterea, ubi terminus ad quem acceditur per intensionem
alicuius formae distat in infinitum, ibi crementum illius intensionis potest esse in infinitum. Sed
terminus, per quem accedimus, per intensionem caritatis distat a nobis in infinitum, ergo etc.
SED ILLA opinio expresse esse videtur contra Augustinum in Enchiridion ubi ait sic,
‘Mitigatur autem cupiditas caritate existente, donec veniat ad tantam magnitudinem, qua maior
esse non possit’. 2. Praeterea, nullus motus alterationis potest esse infinitus, ut patet 8.
Physicorum. Sed omnis motus intensionis est motus alterationis, ergo etc. 3. Praeterea, si
semper intenderetur, sive extenderetur voluntatis capacitas secundum intensionem caritatis,
tunc nullus posset esse beatus, quia nunquam repleretur capacitas. Nullus autem beatus esse
potest, nisi tota sua capacitas sit plene quietata, et per consequens repleta, ergo etc. 4. Praeterea,
causa formalis non potest dare materiae seu subiecti causalitatem materialem seu conditionem
materialem, sed receptabilitas seu capacitas est conditio materialis, ideo capacitas non potest
augeri in subiecto ex collatione caritatis, ergo etc. 5. Praeterea, talis capacitas voluntatis, quam
ponis, vel est idem quod natura voluntatis, et tunc, sicut natura non potest crescere in infinitum,

17



iuxta illud Augustini 4. Super Genesim'' ‘Omnis natura est certis limitibus circumscripta’, et
2. De anima, ‘Omnium natura constantium est certa mensura magnitudinis et augmenti. Sic talis
capacitas idem existens, quod voluntas non poterit crescere in infinitum’. Aut dicit
perfectionem additam voluntati, et tunc sequitur idem, quod prius, quia perfectio et perfectibile
sunt proportionata; finitum autem et infinitum non sunt huiusmodi, ergo etc. 6. Praeterea, non
magis habet Deus rationem infiniti inquantum est causa productiva caritatis, quam inquantum
est causa cuiuscumque alterius creaturae. Sed ratione infinitatis divinae non arguitur aliquod
productum a Deo crescere infinitum, ergo nec de caritate. Hoc arguere debemus propter Dei
producentis infinitatem. 7. Praeterea, si caritas non haberet terminum secundum rationem
propriae speciei ex hoc, quod est quaedam participatio infinitae caritatis, tunc cum omnis
creatura participet divinam essentiam, quae est formaliter infinita, sequeretur quod nulla
creatura esset terminate secundum rationem propriae speciei. Consequentia patet, quia posita
eadem causa, sequitur idem effectus.

AD PRIMUM igitur dicendum quod ratio et mensura caritatis creatae sumitur ab obiecto, non
secundum adaequationem. Quia sic Deus solus habet caritatem, sed secundum conformitatem
obiecti ad potentiam, cum igitur capacitas nostrae voluntatis sit finita, ergo caritas non potest
crescere in infinitum simpliciter. Ad secundum dicendum quod illi, qui ponunt quod caritas
existens in diversis angelis differt specie sicut et ipsi angeli, illi utique haberent dicere quod, si
Deus in infinitum semper produceret nobiliorem angelum, quod semper produceret nobiliorem
caritatem. Sed dato quod caritas eiusdem speciei sit in omnibus angelis, tunc potest negari
consequentia, quia cum in eadem specie non possint dari infiniti gradus nec in essentia, nec in
esse, non videtur, quod aliquid possit in infinitum intendi simpliciter et absolute nisi mutet
speciem. Propter quod dicunt sollennes doctores, quod tanta fuerat gratia et caritas in Christo,
quod, si amplius aucta fuisset, non mansisset in eadem specie. Ad probationem dicendum, quod
quamvis huiusmodi proportio perfectionis ad perfectibile requiratur in perfectionibus
naturalibus, non tamen in supernaturaliter infusis. Unde, quamvis anima Christi quantum ad
sua naturalia sit inferior quocunque angelo, iuxta illud Psalmum. ‘Minuisti eum paulominus ab
angelis’, caritas tamen Christi maior est, quam sit caritas omnium [186] angelorum simul et
unite sumpta. Ad tertium dicendum quod maior est vera ubi accessus ad terminum est
successivus, sed sic non est de accessu ad obiectum caritatis, quodlibet enim actu caritatis tale
obiectum attingitur. Ad minorem dicendum quod quamvis naturaliter et entitative Deus distet a
nobis in infinitum, est tamen cuilibet creaturae intimior, quam creatura sibi ipsi, secundum quod
ait Beatus Augustinus in libro Confessionum'?, propter quod cuilibet creaturae potest obiective
coniungi secundum beneplacitum suae voluntatis. VIRTUS ETIAM secundae conclusionis
impugnatur ab aliquibus sic. Omne finitum per continuum accessum attingi potest maxime ab
eo, quod est eiusdem rationis cum ipso. Sed caritas cuiuscunque existentis in patria est finita,
eiusdem rationis cum caritate viae, ergo attingi potest quo ad sui aequalitatem per continuam
intensionem caritatis ipsius viae. 2. Praeterea, dato quod aliquis in patria habeat tres gradus, et
unus viator habeat unum, et idem viator per opera meritoria acquirat secundum gradum, non
apparet quare non possit illum tertium gradum attingere, maxime cum sit eiusdem rationis cum
isto secundo, quem iam adeptus est. 3. Praeterea, quia doctor noster sic ponit exemplum de
angulo contingentiae resultante ex diametro et linea semicirculi. Respondent illi quod
exemplum non est ad propositum, quia illi duo anguli sunt diversarum rationum, ideo per
crementum unius non pervenitur ad aequalitatem alterius. Sed caritas viae et caritas patriae est
caritas eiusdem rationis, immo in eodem homine sumpta est eadem caritas numero. Sed in his,
quae sunt eiusdem speciei, per intensionem unius pervenitur ad similitudinem et aequalitatem
alterius. SED ILLA non concludunt, nec contra me, nec contra doctorem nostrum. Praesupponit

"'Cap. 2 tom. 3
PLib. 5 cap. 2

1R



enim doctor, quod ille proficiens in caritate maneat viator, qua hypothesi supposita arguitur sic.
Quandocunque aliqua duo sic se habent, quod eis realiter annexa, a quibus absolvi non possunt,
sunt diversarum rationum et quodammodo incompossibilia, tunc talibus sic permanentibus, per
intensionem seu crementum unius non pervenitur ad aequalitatem alterius. Sed caritas viae et
caritas patriae sunt huiusmodi, ergo etc. Maior patet, quia non potest fieri coaequalitas inter
aliqua stante repugnantia inter ea, quae ipsis sunt inseparabiliter annexa, sed minor patet
expresse per Augustinum in Omelia, quae legitur in festo Iohannis Evangelistae.'

AD PRIMUM ergo dicendum quod, licet caritas viae et patriae sint eiusdem rationis, tamen
prout est in viatore, est inseparabiliter coniuncta his, quae differunt ratione ab illis, quae
necessario sunt requisita quoad perfectionem caritatis, quae est in patria, puta hic est coniuncta
enigmati fidei. Ibi autem clarae visioni obiectum diligibile clarissime demonstranti. Hic anima
viatoris reclusa est in carcere molis corporalis, de quo dicitur. Corpus quod corrumpitur
aggravate animam et deprimit terrena habitatio sensum multa cogitantem; ibi autem exuta est
ab omni molestia corporali. His et aliis multis consimilibus stantibus et permanentibus in
viatore, planum est quod subiectum caritatis nunquam tam nobiliter disponetur in via, qualiter
in patria, propter quod eadem essentia caritatis nunquam daret esse tam nobile et intensum,
quale daret in patria. Cum ergo caritas non suscipiat magis et minus secundum essentiam, sed
solum secundum esse, sequitur necessario quod viator manens viator nunquam per suae caritatis
augmentum caritati comprehensoris poterit coaequari. Sicut enim linea unius cubiti signata in
circulo decem cubitorum crescente circulo semper magis dirigitur et accedit ad rectitudinem, et
quamviscumque circulus cresceret in infinitum, nunquam pars illa manens in circulo fieret
plene recta. Si tamen separaretur a circulo in brevissima morula posset perfecte dirigi, ita quod
totaliter esset recta. Sic quamvis caritas viatoris annexa statui praesentis miseriae, quae circulo
similatur, eo quod idem sibi respondeat pro fine et pro principio, quia viator de terra oritur et in
terram convertetur, quamvis inquam talis caritas intendatur, manens tamen infixa periodo illius
praesentis miseriae, nunquam erit plene recta, sicut illa, quae est in patria, rapta vero extra
statum praedictum quasi in ictu oculi perfecte dirigetur. Et per hoc patet ad secundum et tertium
argumentum.

QUANTUM AD QUARTUM principale utrum caritas possit minui, dicendum quod caritatem
posse minui potest intelligi tripliciter. Primo, ex parte caritatis secundum se. Secundo, ex parte
Dei. Tertio, ex parte operationis nostrae. Quantum ad primum dico quod habitui caritatis
secundum se non repugnat quin minui possit, quia habitui, cui competit augeri, illi secundum
se non repugnat minui. Sed caritati, ut patuit in primo articulo, competit augeri, ergo sibi
secundum se non repugnat minui. SECUNDO dico quod non repugnant caritati minui ex parte
Dei, quia agens liberum, habens plenum dominium super aliquem habitum, si ipsum potest
augere, ipsum etiam potest diminuere. Sed Deus per suam gratuitam et liberam influentiam non
solum causat habitum caritatis, sed etiam auget, et intendit, et habet plenum dominium super
ipsum, ergo etc. TERTIO dico quod ex actibus nostris caritatem possumus totaliter perdere sive
amittere. Sed caritate manente per nullum actum nostrum possumus caritatem minuere. Primum
patet, quia per peccatum mortale caritas totaliter tollitur, sed nostris actibus possumus peccare
mortaliter, ergo etc. Secundum probando unum praesuppono, puta quod cum actus nostri sint
triplices, scilicet boni, mali et indifferentes, per bonos actus et indifferentes caritas non
minuatur. Tunc arguo sic. Omnis actus noster malus, vel implicat peccatum veniale, vel
mortale. Sed mortale non minuit caritatem, quia omne quod minuit aliquid adhuc reliquit. Sed
mortale peccatum nihil relinquit de caritate, quia ipsam totaliter tollit. Nec veniale, quia omne
finitum totaliter potest consumi per ablationem frequentem alicuius finiti ab ipso. Sed caritas

"In exp. Super Ioan, cap. 21 trac. 124

10



est res finita, cum sit creata, ergo si per unum peccatum veniale posset diminui, tunc per
frequentationem et multitudinem talium peccatorum venialium posset totaliter consumi seu
corrumpi, et per consequens, cum non habens aliquid de caritate necessario damnetur,
sequeretur quod ex solis venialibus sine omni peccato mortali necessario homo damnaretur. 2.
Praeterea, si aliquis nuper conversus habens minimum gradum caritatis peccat venialiter, aut
tale veniale peccatum diminuit aliquid de caritate, aut nihil. Si diminuit, tunc quia minimus
gradus fuit, tunc nihil de caritate manebit, et sic, si talis homo moreretur, tunc propter unum
peccatum veniale perpetue damnaretur. Si nihil diminuit, pari ratione, nec aliquod aliud
peccatum veniale diminuere potest. SED CONTRA illam veritatem est opinio quorumdam, qui
dicunt quod caritas minuitur in sua essentia propter peccata venialia, quia homo multiplicando
huisumodi peccata acquirit habitum cupiditatis, et quanto magis multiplicatur actus huiusmodi
peccatorum, tanto magis intenditur inclinatio ad peccandum, et per consequens minor inclinatio
sive habilitatio ad bonum. Habilitatio autem ad bonum, ut dicunt, est ipsa caritas, ergo peccata
venialia diminuunt caritatem. Et addunt quod sic peccatum veniale diminuit caritatem, quod
ipsam tamen non tollit, quia in peccatis venialibus est devenire ad talem terminum ultra quem,
si elicitur aliquis actus malus, qui alias esset venialis, ex tunc esset mortalis. Et illud
multipliciter probatur. Primo sic, sicut peccatum mortale est totalis [187] aversio a Deo, sic
peccatum veniale est aliqualis aversio a Deo. Sed in totali aversione amittitur tota caritas,ergo
in aliquali aversione aliqualiter amittitur caritas, ita quod minus diligetur Deus, quam deberet
diligi. Propter quod ait Augustinus in libro Confessionum quod ‘Magne Deus minus te amat
qui aliquid tecum amat, quod non propter te amat’. 2. Praeterea, illud quod in principio, puta in
prima caritatis infusione facit, quod minor caritas infunditur, hoc post infusam caritatem facere
potest, ut caritas minuatur. Sed multitudo venialium peccatorum si fuerit in homine, quando
primo sibi caritas infunditur, facit ut ei minor caritas infundatur, ergo etc. 3. Praeterea, posito
quod nunc sint duo in aequali gradu caritatis, si unus illorum committit veniale peccatum et non
alter, peccans minus carus erit Deo, quam non peccans. Sed qui est minus carus Deo, minus
habet de caritate, ergo ex peccato veniali caritas diminuta est in tali homine, quamvis totaliter
non sit sublata. 4. Praeterea, omne malum, ut malum est, tollit aliquid de bono, sed peccatum
veniale est malum, ergo etc. 5. Praeterea, post maiorem caritatem contingit aliquem esse minus
dispositum pro caritate, quam antea fuerat. Sed caritas, sicut tu dicis, suscipit magis et minus
secundum maiorem et minorem dispositionem subiecti, ergo etc. 6. Praeterea, 83. Quaestionum
ait Augustinus'*: ‘Cum augetur cupiditas, minuitur caritas’. SED ILLA non videntur esse vera,
quia sicut eisdem actibus generatur et augetur habitus, ut patet 2. Ethicorum, sic ex consimilibus
actibus corrumpitur et diminuitur habitus. Sed nullum peccatum veniale potest corrumpere
habitum caritatis etiam ut tu ipse dicis, ergo nullum peccatum veniale potest ipsum minuere.
AD PRIMUM dicendum quod, licet cum peccamus venialiter, non convertamur ad Deum tanto
conatu, sicut debemus, non tamen avertimur a Deo, quia non constituimus nobis alium finem,
quem Deo praeferamus, non proprie ergo dicitur peccatum veniale aversio a Deo. FORTE
DICETUR quod ex illa solutione illi habeant propositum; quia cum dilectio sit quaedam
conversio mentis in Deum, ergo si peccatum veniale huiusmodi conversionem retardat, ergo
diminuit caritatem. RESPONDEO quod, licet per ipsa venialia peccata actus caritatis, quo ad
suum fervorem tepescat, habitus tamen caritatis integer perseverat. Ad secundum dicendum
quod maior potest negari, quia multa sunt, quae rem possunt impedire, dum est in fieri, quae
tamen ipsam non diminuunt cum est in facto esse. Ad tertium dicendum quod, licet quantum ad
exteriorem apparentiam Deus videatur minus diligere ipsum, qui est in peccato veniali, quam
alium, eo quod effectum minus diligentis circa ipsum exerceat, quia ipsum pro tali peccato ad
poenam purgatorii ordinat, ex hoc tamen realiter ostendit quod non minus diligit ipsum, quam
alium, quia aequale caeleste praemium ambobus reservat; peccatum enim veniale quamvis

"Quaest. 36 tom. 4

mn



mereatur poenam, non tamen diminuit gloriam. Ad quartum dicendum quod malum venialis
peccati, quamvis non tollat illud bonum, quod iam in anima factum est, impedit tamen illud
bonum, quod pro tunc, cum tale peccatum committitur, posset fieri in anima viatoris. Vel
dicendum quod tollit aliquod bonum, quia facit hominem tepescere quo ad fervorem actus. Ad
quintum dicendum quod sicut caritas est a solo Deo, sic immediata dispositio quo ad caritatem
in se est a solo Deo, et ideo peccata nostra venialia, sicut non attingunt caritatem, sic nec
attingunt immediatam dispositionem ad eam, et ideo de magis disposito non fit minus dispositus
respectu caritatis in se, licet respectu annexorum possit peius disponi, puta per inobedientiam
et rebellionem virium inferiorum. Ad sextum dicendum quod, si talis cupiditas est veniale
peccatum, tunc non potest attingere habitum caritatis, tamen quia per talem cupiditatem vires
inferiores redduntur minus habiles ad obediendum imperio voluntatis imperantis secundum
rectam rationem, ergo fit homo minus fervidus, quantum ad executionem ipsius actus, et ideo
cupiditas minuit caritatem non in se quantum ad habitum, sed solum quantum ad actum. AD
ARGUMENTUM principale dicendum quod, quamvis caritas non sit quantitas, tamen habet
quendam modum quanti.

21



