DE SACROSANCTO MISTERIO TRINITATIS,

LIBER PRIMUS
DISTINCTIO I

Clara ac dilucida divisio Primae distinctionis, in qua Magister materiam huius libri,
reliquorumque voluminum divisionem insinuat.

Veteris ac novae legis etc. Postquam Magister praemisit sui libri prologum, hic
aggreditur tractatum et dividitur in duas partes, quia primo Magister inquirit in universali de
his, de quibus tractandum est in quattuor libris sequentibus. Secundo prosequitur de eis in
principio distinctionis secundae, ibi: hoc itaque etc. Prima in tres, quia primo investigat
materiam illorum quattuor librorum divisive, secundo diffinitive, et tertio epilogative. Secunda
ibi: Frui autem. Tertia ibi: Omnium ergo, quae dicta sunt. Prima dividitur in duas, quia primo
ponit unam divisionem, ex qua, ut patebit, haberi potest distinctio quarti libri a tribus
praecedentibus. Secundo ponit unius membri subdivisionem, ex qua habetur distinctio
primorum trium librorum. Secunda ibi: //lud ergo in rebus. Prima in duas, quia primo praemittit
iam dictam divisionem. Secundo membrorum divisionis ponit declarationem ibi: Proprie autem
hic res. Et eodem modo illa pars. Illud ergo in rebus, in qua subdividit, dividitur in duas partes,
quia primo ponit divisionem, secundo membrorum explanationem. Secunda ibi, llle quibus
fruendum est etc.

Quaestio I

An quippiam aliud a Deo possit esse obiectum ordinare fruitionis?

Veritas est quod solus Deus et nullum bonum creatum potest esse obiectum ordinatae fruitionis,
quae, cum sit ictus voluntatis supernaturalis, a nuda voluntate non egreditur, quae tamen de
potentia Dei absoluta, intellectu existente suspenso potest esse in actu fruitionis.

Utrum obiectum ordinatae fruitionis possit esse aliquid citra Deum? Videtur quod sic, quia
illud, quod est per se bonum, potest esse obiectum ordinatae fruitionis. Caritas est huiusmodi,
ergo etc. Maior nota. Minor probatur, quia illud, quod non potest intelligi, vel esse non bonum,
hoc est per se, et secundum se bonum. Sed caritas nec potest intelligi, nec esse non bona, cum
sit forma ceterarum virtutum, et de se non possit esse informis, ergo etc.

Contra Beatus Augustinus in principio libri De doctrina Christiana ait:' Res, quibus
fruendum est, [74b] * sunt Pater, Filius et Spiritus Sanctus. In ista quaestione quattuor sunt
inquirenda. Primo, respectu cuius obiecti proprie habeat esse fruitio. Secundo, cuius potentiae
actus sit fruitio. Tertio, dato quod voluntatis utrum nuda voluntas frui possit beatifice. Quarto,

"Cap. 5



utrum voluntas informata caritate possit esse in actu fruitionis, intellectu manente suspenso ab
omni actu cognitionis.

QUANTUM ad primum dico quod solus Deus et nullum bonum creatum potest esse
proprium obiectum ordinatae fruitionis. Quia de intrinseca ratione obiecti fruibilis est, quod sit
quietativum totaliter animae rationalis quoad totum suum desiderium. Sed nulla creatura ad hoc
sufficit, juxta illud Augustini I. Confessionum.”> Ad te fecisti nos, Domine, et inquietum est cor
nostrum donec requiescat in te. Et loquor hic de fruitione perfecta, quae est fruitio patriae. 2.
Praeterea, Quodcunque bonum intellectus potest intelligere, voluntas potest amare, sed
quocunque bono finito cognito, vel cogitato, intellectus semper potest maius bonum cogitare.
Ergo, voluntas non potest quietari nisi in bono infinito. Propter quod dixit Augustinus De
trinitate. Libro 8:> Tolle bonum hoc et bonum illud, et apprehende, si potes, unum bonum, quod
est omnis bonum. 3. Praeterea appetites intellectivus ordinatus diligit omne, quod diligit
secundum modum et mensuram convenientem naturae suae diligentis. Sed omne bonum
creatum secundum sui naturam semper est in bonum maius reducibile donec ad bonum
infinitum et increatum deducatur. Ergo nullum creatum est simpliciter propter seipsum
diligendum, nec per consequens est eo fruendum, sed utendum. 4. Praeterea, actus, qui
secundum se ad nullum alium actum est ordinabilis, obiective terminatur ad tale obiectum, quod
ad nullum aliud obiectum est ordinabile, et per consequens ad ultimum finem. Sed actus
fruitionis est huiusmodi, ergo etc. Maior patet, quia sicut se habet actus ad actum, sic obiectum
ad obiectum. Minor etiam patet, quia actus fruitionis est actus perfectissimi amoris, et per
consequens irreferibilis. Propter quod ait Augustinus 10 De trinitate:* Fruimur cognitis, quibus
voluntas propter se ipsa delectata conquiescit. CONTRA praedicta potest argui ratione et
auctoritate. Ratione sic: ubicunque est dare magis et minus, ibi est dare aequale. Sed est dare
bonum excedens animam rationalem, sicut est bonum divinum et est dare bonum excessum ab
anima rationali, sicut bonum rerum sensibilium. Ergo, praeter bonitatem Dei erit dare bonum
aequale animae rationali, quod ipsam poterit satiare. 2. Praeterea, omnis virtus, seu potentia
finitae capacitates aliquo finito poterit satiari. Sed capacitas animae rationalis est finita, cum sit
creata, ergo etc. 3. Praeterea, inter obiectum et potentiam debet esse proportio, sed infiniti ad
finitum nulla est proportio. 4. Praeterea, actus specificantur ex obiectis, ut patet 2 De anima: si
ergo actus fruitionis haberet obiectum infinitum, tunc secundum suam speciem esset infinitus,
quod est impossibile, cum sit quid creatum. Item auctoritate sic Apostolus ad Philomenem ait:
Ego te, frater, fruar in Domino. Item Augustinus 9 De trinitate ait:> Inferiori utendum est ad
Deum, pari autem fruendum, sed in Deo. Et subdit: Nobis ergo et fratribus fruamur in Domino.
Item ait ille sapiens:® Hoc mihi bonum visum est ut homo frua-[75a]-tur cum laetitia de labore
suo. Item Augustinus 83 Quaestionum ait: Frui dicimur ea re, de qua capimus voluptatem, sed
de creaturis homines capiunt voluptates, ergo etc. SED ISTA non concludunt, quia perfecta
fruitio, de qua ad praesens loquar, est actus beatificus. Sed secundum Hugo de Sancto Victore
in commento Caelestis Hierarchiae, nihil nos potest beatos facere, nisi Deus seipso, qui nos ex
nihilo fecit, ergo nulla creatura poterit esse obiectum talis fruitionis. AD PRIMUM dicendum
quod maior est vera in his, quae sunt eiusdem rationis; in alias autem non, licet enim sit dare
maiorem Angulum rectilineum Angulo contingentiae intercepto inter diametrum et
semicirculum, puta Angulum obtusum, vel Angulum rectum, qui ambo sunt maiores eo; et
minorem eo, puta Angulum acutum, nunquam tamen poteris dare Angulum rectilineum
aequalem Angulo contingentiae, pro tanto, quia sunt diversarum rationum; sic eodem modo in

* Cap. 1, tom. 1
’ Cap. 3 tom. 3

* Cap. 10 tom. 3
> Cap. 8 tom. 3

% Becl. c. 5



proposito. Posset etiam dici ad minorem quod, quamvis bonitas divina entitative excedat
nostram voluntatem, non tamen obiective; est enim obiective capax bonitatis infinitae, licet non
sub ratione infinita. Et per idem patet ad secundum. SED FORTE dices quod eadem ratione
potest sua capacitas quietari in bono finito, qua ratione quietatur in bono infinito sub ratione
finite, quia ratio, sub qua sit talis quietatio, illa principaliter est attendenda. RESPONDEO,
quod non est simile, quia quodcunque bonum finitum, quantumcunque sit excellens cognitum,
vel amatum ab anima rationali, hoc potest ipsa anima referre in maius bonum, et per consequens
in ipso quiescere non potest. Sed cum apprehendit bonum infinitum, quamvis sub ratione finita,
hoc in maius bonum, vel in aliud bonum referre non potest, et ideo finaliter quiescet in eo. Quod
autem anima rationalis omne bonum finitum possit ulterius referre, probo, quia vel apprehendit
illud bonum ut creatum, vel increatum, vel indifferenter se habens, dubitans an sit creatum, vel
increatum. Si primo modo, tunc planum est, quod refert ipsum in suam causam et non quiescet
in eo, quia videns effectum, naturaliter desiderat videre suam causam. Si secundo modo, tunc
nihil intelligeret, quia falsum non contingit scire, quia non est, ut patet primo Posteriorum.” Si
tertio modo, tunc nec sic quiescere posset, donec ad alteram partem suae dubitationis
determinate veniret. Ad tertium dicendum quod obiectum sumptum sub ratione obiectali debet
habere proportionem ad potentiam. Sed, quamvis infinitum sub ratione infinita non habeat
proportionem ad potentiam finitam, tamen sumptum sub ratione finita ei poterit proportionari.
Ad quartum dicendum ad maiorem quod actus specificantur ab obiectis, non absolute, sed ab
obiectis sumptis sub rationibus obiectalibus, seu actus specificatur ab obiecto non absolute, aut
quocunque, sed proprie et determinate accepto, puta ab obiecto sumpto sub ratione obiectali,
qua finita existente actus poterit esse finitus, non obstante infinita entitate obiecti. Ad primas
duas auctoritates patet per hoc, quod in unaquaque subiungitur in Domino, quia, sicut ait
Augustinus, in libro I De doctrina Christiana®, Cum homine in Deo frueris, Deo potius quam
homine frueris. Ad tertia dicendum quod ibi sapiens accipit frui aequivoce, scilicet pro
delectari. Ad quartam dicendum quod proprie fruimur illa re, de qua accipimus voluptatem, non
quamcunque, sed perfectam et beatificam. De alia autem loquendo voluptate, fruitio sumetur,
vel improprie, vel imperfecte, vel inordinate. SED EST quaedam adhuc opinio, quae praedictae
videtur obviare veritati. Ponit enim praedicta opinio, quod Deo fruemur in patria tamquam
obiecto remoto, sed ipsa visione Dei fruemur tanquam obiecto immediato ipsius beatae
fruitionis. Ad cuius declarationem praemittit hanc divisionem, quod duplex est amor, scilicet
amor benevolentiae, quo amore amamus id, cui volumes aliquod bo-[75b]-num, vel aliquam
perfectionem, et est amor concupiscentiae, quo amamus id, quod nobis, vel amicis nostris
volumus. His praemissis arguunt sic. Immediatum obiectum amoris concupiscentiae non potest
esse res distincta a concupiscente. Ista patet, quia nihil est nobis bonum nisi inquantum nobis
est coniunctum. Obiectum autem amoris concupiscentiae est bonum, quod concupiscens appetit
sibi. Sed fruitio est quidam amor concupiscentiae, ergo Deus non potest esse immediatum
obiectum fruitionis, secundum quod subiecto est distinctus a nobis. Immediatum ergo obiectum
fruitionis erit actus visionis divinae, secundum quem Deus est coniunctus nobis. Quod autem
fruitio sit amor concupiscentiae, probant dupliciter. Primo, quia delectatio de Deo habita
correspondet desiderio de Deo habendo. Sed per actum desiderii non desideramus aliquid Deo,
sed nobis, et per consequens desideramus amore concupiscentiae, ergo et delectatio sive fruitio
erit amor concupiscentiae. Secundo, quia amor, cuius obiectum est bonum delectabile et utile,
est amor concupiscentiae. Sed fruitio est huiusmodi, ergo etc. 2. Praeterea, idem est obiectum
immediatum delectationis sequentis et desiderii praecedentis, sed obiectum desiderii
praecedentis non est Deus immediate, sed aliquis actus, quo attingitur Deus, quod patet, quia
obiectum desiderii est aliquid futurum. Deus autem secundum se non est futurus, sed eius visio
est nobis futura, ergo. 3. Praeterea, omnis amor habet aliquid complexum pro obiecto. Sed Deus

"Tex. c. 5
¥ Cap. 33 tom. 3



non est aliquid complexum, ergo etc. Maior patet ex praccedentibus, quia amore consequi
volumus aliquod bonum nobis, vel aliquod malum elongari a nobis, ergo actus amoris sequitur
actum intellectus componentis et dividentis, qui facit mentionem de prosequendo, vel fugiendo.
SED ISTA non credo esse vera, quia actus perfectissimae caritatis transit directe et immediate
super obiectum summe diligibile. Sed actus fruitionis est actus perfectissimae caritatis et solus
Deus est obiectum summe diligibile, ergo actus fruitionis beatae non habebit visionem Dei, sed
ipsum Deum pro immediato obiecto. Et confirmatur, quia quanto aliquid est magis bonum, tanto
magis et immediatius est diligibile, quia immediatius et fortius poterit appetitum movere. Sed
Deus est summe bonus, ergo ipse est immediate et summe diligibilis. Praeterea, actus
perfectissimus voluntatis non est in ea quae sunt ad finem, sed immediate in ultimum finem.
Sed actus fruitionis est perfectissimus actus voluntatis, ut infra patebit, ergo non tendet
immediate in visionem, sed in Dei bonitatem. Visio enim illa cum sit creatura, non est ultimus
finis simpliciter, sed solus Deus est ultimus finis simpliciter, omnis autem creatura est ad illum.
Et confirmatur, quia voluntas secundum se est ipsius finis, electio est eorum, quae sunt ad
finem. Modo planum est, quod actus fruitionis non est electio, ergo etc. Ista est etiam intentio
prophetae’, cum ait, Laetamini in Domino et exultate iusti. Non dixit Laetamini in visione
Domini. Ait iterum: Adimplebis me laetitia cum vultum tuo, delectatione in dextera tua usque
in finem."’ Sed sicut patet in glossa super * Canti: Leva dicitur humanitas, et dextra dicitur
divinitas. AD PRIMUM ergo dicendum quod maior universaliter sumpta est falsa, quia sicut
patuit per distinctionem tuam, amore concupiscentiae non solum desideramus bonum nobis,
sed aliis. Quando ergo concupiscens alteri desiderat bonum, tunc necessario obiectum illius
desiderii est subiecto distinctum a desiderante. Etiam minor est falsa, quia cum fruitio sit amor
perfectissimus non poterit esse amor concupiscentiae, qui imperfectior est amore amicitiae sive
benevolentiae, sicut patet 4 et 9 Ethicorum.'' Praeterea ille est amor amicitiae, quo diligitur
amicus propter se ipsum. Sed omnes sancti doctores clamant quod Deus est diligendus propter
se, et proximus propter Deum, cum ergo caritas patriae non sit imperfectior caritate viae, ergo
Deum in illa beata fruitione diligitur, propter [76b] * se, et in se, et per consequens diligitur
amore amicitie. Et haec est expressa sententia Beati Augustini 10 Confessionum ubi ait:'* Esz
gaudium quod non datur impiis, sed his, qui te gratis colunt, quorum gaudium tu ipse es, et
haec est vita beata gaudere de te, propter te. Item in principio De doctrina Christiana ait:"® Frui
est amore alicui inhaerere proptem se ipsum. Et ibidem dicit quod solo Deo est fruendum. Cum
ergo solum sit dictio exclusiva, sequitur necessario quod visione non sit fruendum loquendo
proprie de fruitione. EXEMPLUM etiam quoddam ponit iste doctor, quod satis periculosum
esse videtur modo quo ipsum trahit ad propositum. Dicit enim, quod simile sit in fruitione de
visione Dei et de Deo, sicut in amore vini de gustatione vini et vino. Quia, sicut immediate amo
gustationem vini, et mediante gustatione amo vinum, sic, ut ait Beatus, immediate fruitur
visione Dei, et mediante visione fruitur Deo.

EX ISTO dicto sequitur, quod Beatus immediate non fruatur Deo, sed utatur Deo, quod esset
tota perversitas secundum Augustinum, et per consequens impossibile Beato. Quod autem hoc
sequatur patet. Quia, quicquid amamus propter alterum, illo utimur, quia ipsum in alterum
referimus. Sed vinum amamus propter gustationem, et per consequens, si similitudo tua valet,
Deum amamus propter visionem etc. Etiam falsum assumit, cum ait, quod immediatius amemus
visionem Dei, quam Deum. Quia illud, quod prius est cognitum, prius et immediatius amatur,
sed Deus prius cognoscitur, quam visio Dei, ergo etc. Maior patet, quia bonum cognitum est

? Psal. 31

10 psal. 15

"' Cap. 2; Cap. 7
2 Cap. 22 tom. 1
1 Cap. 4 tom. 3



obiectum amoris. Minorem probo, quia Deus cognoscitur actu recto, sed visio Dei actu reflexo,
sed naturaliter intellectus est prius sub actu recto, quam sub actu reflexo. AD PRIMAM
probationem minoris dicendum quod minor istius propositionis est falsa. Primo ex eo quod dicit
quod non desideramus aliquid Deo, nam quilibet amans Deum, desiderat Dei cultum, gloriam
et honorem. Secundo in eo quod dicit quod per actum desiderii, quo Deum diligimus,
desideramus nobis bonum, quod falsum est. Quia perfectus amator non diligit, nec desiderat
amatum propter aliquid sibi proveniens ex amato, sed diligit ipsum propter se ipsum et propter
propriam virtutem ipsius amati, sicut patet 8 Ethicorum ubi sic ait Aristoteles: Perfecta est
autem bonorum amicitia, et secundum virtutem solum. Et paucis interpositis subditur: Permanet
autem horum scilicet bonorum amicitia usque quo boni sunt, virtus enim mansiva. Et sequitur
ibidem: Adinvicem autem sunt utiles similiter autem et delectabiles, unicuique enim secundum
delectationes sunt proprie operationes. Talis enim amicitia mansiva rationabiliter est, copulat
enim in se omnia, quaecunque oportet amicis existere, quasi dicat: Licet perfectus amicus non
amet propter utilitatem, vel delectationem, tamen omnia ista consequentur perfectam
amicitiam, sive delectationem. Sed de his, qui amore concupiscentiae diligunt propter utile, vel
delectabile, postea in eodem libro subdit Aristoteles:'* Propter delectationes quidem et utile
etiam pravos contingit amicos ad invicem esse. Et sequitur: Non omnino autem hic copulantur,
neque fiunt amici propter utile et delectabile, non enim omnino coniunguntur quae secundum
accidens. Et tunc concludit Aristoteles. dicens: Isti quidem, scilicet boni simpliciter amici, illi
autem secundum quid et assimiliati his. Ex his ergo evidenter apparet quod ille perfectus amor,
de quo nos loquimur, nec debet esse propter delectabile, nec propter utile, nec propter aliquid
nobis proveniens, sed immediate debet tendere in Dei bonitatem propter se ipsam, licet omnia
bona talem amicitiam consequantur iuxta illud Sapientiae. Venerunt mihi omnia bona pariter
cum illa. Alias, sicut iam apparuit, perfectior esset dilectio amicitiae politicae, quam divinae,
quod multum absurdum est etiam cogitare. Ad secundam probationem dicendum quod minor
est falsa, ut patet per iam dicta. Ad secundam rationem praedicti doctoris dicendum quod minor
est falsa. Ad probatio-[76b]-nem, dico quod, quamvis Deus in se non sit futurus, tamen ut in
ipso quiescat et terminetur motus desiderantis, sic ipse Deus est futurus. Ad tertiam rationem
eiusdem doctoris dicendum quod per eandem rationem potest probari, quod ipsa visio non sit
immediatum obiectum fruitionis, quia visio ipsa est quid incomplexum. Item, si omnis amor
habet quid complexum pro obiecto, tunc Deus non posset esse obiectum remotum ipsius
fruitionis, quorum utrunque oppositum ille affirmat. Ex quo patet quod ratio istius doctoris
magis militat contra ipsum, quam contra quemcunque alium. Ad formam rationis dicendum
quod maior est falsa. Ad probationem dicendum quod ipsa probatio non est ad propositum, quia
procedit solum de amore concupiscentiae. Sed amor fruitivus, de quo ad praesens loquimur,
non est amor concupiscentiae, ut patet ex praedictis.

Quantum ad secundum istius quaestionis articulum dico, quod actus fruitionis proprie
est actus voluntatis. Quia istius potentiae est ipsa fruitio, cui proprie competit complacere et
delectari, voluntas est huiusmodi, ergo etc. Maior patet, quia fruitio est essentialiter
complacentia et delectatio perfecta in ultimo fine. Minor patet per Anselmum in De conceptu
virginali," ubi dicit quod sola voluntas delectatur, et hoc verum est loquendo de delectatione
principaliter et per se, quia, etsi aliae potentiae in suis operationibus delectantur, huiusmodi
tamen delectatio in ipsis innascitur et conficitur ex complacentia voluntatis. 2. Praeterea,
nobilissima animae nostrae potentia est ipsa voluntas. Sed fruitio est actus potentiae
nobilissimae, ergo etc. Minor est nota, quia actus fruitionis est actus beatificus. Maior patet,
quia sola voluntas est primo, et secundum se libera, unde nec ipsa ratio est libera, nisi ex hoc,
quod in eadem essentia animae fundatur cum voluntate. Unde etiam in nulla speculatione

" Cap. 4
5 Cap. 4



intellectus potest persistere, nisi inquantum adest propositum voluntatis. Ex quo patet evidenter
nobilitas et libertas ipsius voluntatis, quia ipsum intellectum potest avertere a quacunque sua
actuali speculatione, et per libertatis suae imperium alterius rei considerationem sibi iniungere.
3. Praeterea, eiusdem potentiae est per se moveri ad terminum, et quiescere in termino. Sed per
actum voluntatis per se movemur ad terminum beatificum, etc. Maior patet. Minorem probo,
quia per desiderium, quod est quidam actus voluntatis, movemur ad Deum, per fruitionem
autem quiescimus in Deo. 4. Praeterea, amor est ipsius voluntatis, sed frui est amore alicui
inhaerere, ut ait Augustinus in I libro de Doctrina Christiana'®, ergo etc. Et idem Augustinus in
10 De trinitate'": Fruimur cognitis, quibus voluntas propter se ipsa delectata conquiescit. Ttem
Augustinus 10 De trinitate ait'*: Voluntas nobis adest, qua fruimur et utimur. Idem De Doctrina
Christiana, ait': Eo fruimur quo propter se diligimus. Contra praedicta sunt dicta multorum
doctorum, qui intellectum dicunt nobiliorem voluntate, et beatitudinem vel solum existere in
intellectu, vel saltem principalius. Ad praesens tamen huiusmodi dicta non adduco, quia magis
proprie locum habent, distinctione 49 quarti libri, et ibi ea adducam Domino concedente.

QUANTUM ad tertium articulum dicendum quod non, quia, sicut agere naturale
praesupponit esse naturale, sic agere supernaturale praesupponit esse supernatural. Sed actus
fruitionis est supernaturalis, et potentia nuda non habet esse supernaturale, ergo etc. 2.
Praeterea, felicitas naturalis non potest esse in nuda potential, ergo nec supernaturalis.
Antecedens patet 10 Ethicorum®®, ubi Philosophus ponit actum ultimatae felicitatis naturalis
non posse causari nisi ab obiecto perfectissimo in nobilissima potentia perfecta habitu
nobilissimo, puta habitu sapientiae. Consequentia de se patet, quia, quanto actus magis excedit
potentiam, tanto potentia plura requirit adminicula dispositiva et coadiuvantia respectu talis
actus, ergo etc. 3. Praeterea, [77a] * nuda voluntas non potest in actum meritorium, ergo nec in
praemiatorium. Antecedens patet, quia hoc fuit error Sabellii, quod ex puris naturalibus
possemus mereri. Consequentia est nota, quia non minus excedit nostram naturalem facultatem
actus praemii, quam actus meriti. 4. Praeterea ista conclusion, etiam secundum aliquos doctores,
probatur sic. Impossibile est extrema improportionata ad aliquam proportionem reduci nisi per
aliquam mutationem factam in altero extremorum, sed voluntas humana naturaliter sumpta et
obiectum beatificum sunt duo extrema in infinitum distantia, ergo nunquam devenient ad
huiusmodi proportionem, quod ipsa voluntas tali obiecto perfecte fruatur, nisi facta mutatione
in voluntate, vel in obiecto. Sed in tale obiectum impossibile est cadere mutationem, ergo
necessario requiritur in ipsa voluntate aliquis habitus supernaturalis, ratione cuius voluntas
supernaturaliter mutata respectu istius supernaturalis obiecti aliqualem capiat proportionem.
SED FORTE dicetur quod talis habitus supernaturaliter elevans potentiam, vel erit finitus, vel
infinitus. Si finitus, tunc non poterit elevare potentiam ad obiectum infinitum, quia virtus
sequitur substantiam. Si ergo substantia, sive essentia illius habitus est finita, virtus sua non
poterit tollere distantiam infinitam. Si autem habitus talis est infinitus, tunc aequalem habebit
potentia improportionem ad habitum, sicut habuit ad obiectum. Illud (ut credo) fuit maximum
motivum omnium Sabellianorum, quia dixerunt quod ex puris naturalibus possumus consequi
actum perfecte fruitionis. 2. Praeterea, ipsi poterant arguere sic. Quaelibet potentia potest in
omne illud sine habitu, quod per se continetur sub suo obiecto adaequato. Sed bonum
inquantum bonum est obiectum voluntatis, ergo nuda voluntas potest in omne bonum. 3.
Praeterea, habitus non facit ad substantiam actus, licet faciat ad modum actus, potest ergo creata
voluntas in substantiam cuiuslibet actus secundum se nude sumpta sine habitu, in cuius modum

' Cap. 4 tom. 3
7 Cap. 10 tom. 3
'8 Cap. 20, tom. 3
¥ Cap. 22

% Cap. 8



potest cum habitu, ergo saltem quantum ad substantiam actus poterimus contingere obiectum
beatificum ex puris naturalibus. 4. Praeterea, Damascenus libro 2 ait:*' Voluntas est ipsius finis,
electio autem eorum, quae sunt ad finem. Et idem ponit Philosophus 3 Ethicorum.”* Sed
quandocunque potentia secundum se dicitur respectu alicuius obiecti, tunc actus elicitus a tali
potentia circa huiusmodi obiectum progreditur de nuda potentia, sine habitu potentiam
disponente, sicut patet de intellectu respectu principiorum, ergo etc. 5. Praeterea, respectu eius,
in quod tendit, potentia naturaliter non indiget habitu disponente, sed quaelibet potentia tendit
naturaliter in suum finem, cum ergo bonitas divina sit per se finis animae rationalis, ergo etc.
SED ISTA sophistica non concludunt, et maxime in praesenti proposito, quia operatio
perfectissima est delectabilissima, et per consequens non potest elici a nuda potentia sine habitu.
Sed fruitio est huiusmodi, ergo etc. Maior patet, quia, ut dicitur 10 Ethicorum.” perfecta
operatio in delectatione consistit, perficit enim operationem delectatio. Sed ut dicitur 2
Ethicorum® signum est generati habitus voluptatem, vel tristitiam fieri in opere, voluptatem
scilicet in opere, et tristitiam in impedimento operis. Minor patet ex dictis superius. Ipsa ergo
caritas, cum sit habitus perfectissimus, necessario requiritur in voluntate respectu iam dictae
perfectissimae operationis. AD PRIMUM ergo motivum, quo Sabelliani poterant moveri,
dicendum quod distantia inter Deum et creaturam dupliciter potest intelligi. Uno modo,
secundum entitatem et esse. Alio modo, secundum habitudinem, quae est motoris ad mobile.
Tollens distantiam primam necessario est virtutis infinitae, non autem secundam; etiam potest
dici quod tollere distantiam infinitam potest intelligi active et in virtute propria, vel dispositive,
vel in virtute superioris. Tollens primo modo, oportet esse infinitae virtutis, non autem secundo
modo. Et quia secundum [77b] * Apostolum®, Caritas Dei diffusa est in cordibus nostris per
inhabitatem Spiritum eius, qui habitat in nobis, ergo, quicquid per caritatem efficitur in
voluntate nostra, totum sit virtute Spiritus Sancti assistentis ipsi caritati, et ideo non est mirum,
si aliquid in nobis per caritatem contingit in virtute Spiritus Sancti, quod secundum se loquendo
excedit vim et virtutem caritatis, sicut etiam videmus in naturalibus, quod agens instrumentale
potest in effectum excedentem suam propriam speciem in virtute agentis principalis. Ad
secundum dicendum quod loquendo de capacitate naturali ipsius voluntatis, tunc minor est
falsa. Sed loquendo de capacitate obedientiali, tunc minor potest concedi cum illo tamen
moderamine, sicut superius quaestione 2 articulo 4 dictum est de ente, inquantum ens respectu
intellectus. Ad tertium dicendum quod, quantum spectat ad propositum argumentum, nullam
habet difficultatem, quia actus fruitionis est actus maxime modificatus, cum sit perfectissimus
et delectabilissimus promptissime et facillime elicitus. Sed quantum ad actum meritorium, tunc
argumentum habet aliquam apparentiam. Et ideo quoad hoc dico, quod sicut habitus infusos in
nobis esse non experimur, sed sincera fide tenemus, sic eodem modo quod tale habitus sint
necessarii, magis tenemus fide, quam ratione. Ergo, de talibus est tenendum, quod dictis
sanctorum et veritati fidei magis est consentaneum, sed decreta sanctorum expresse ponunt,
quod habitus infusi non solum faciunt ad modum actus, sed etiam ad substantiam actus. Unde
de Confessionibus distinctione 4. capitulo. Quisquis dicitur sic, Quisquis dixerit per gratiam
Dei nos tantum adiuvari ad non peccandum inquantum per illam nobis aperietur intelligentia
mandatorum Dei, non autem quod per eam nobis praestetur, ut quod faciendum congnoverimus
etiam facere valeamus, anathema sit. Et eandem sententiam magis expresse habemus. capitulo
immediate sequenti, ubi sic dicitur: Placuit ut quicunque dixerit gratiam iustificationis dare, ut
quod facere per liberum arbitrium iubemur, facilius possimus implere per gratiam, tanquam
(etsi gratia non daretur) possimus etiam sine illa implere mandata divina, anathema sit. Patet

> Cap. 22
22

Cap. 7
> Cap. 4
** Cap. 3
*Rom 5



ergo, quod maior illius rationis est falsa. Ad quartum dicendum quod, quamvis finis sit primum
a voluntate volitum, tamen ad consequendum finem modo debito, indigent voluntas habitu
regulante. Et cum additur de intellectu respectu principiorum, dico quod bene est simile
quantum ad velle finem, non tamen ad consequendum finem, etiam potentia intellectiva
perficitur habitu, qui dicitur intellectus principiorum, ut patet 6 Ethicorum®® Ad quintum
dicendum quod licet naturaliter feramur in Deum, inquantum ipse est a et ®, finis et principium
omnium, et hoc sub obscuritate fantasmatum, quem modum secundum vires naturales nostras
transcendere non valemus, non tamen ut est obiectum supernaturaliter animam glorificans. Et
potest dici, sicut ad quartum dictum est.

QUANTUM ad quartum principale, dico quod de potentia Dei absoluta, licet non
secundum ordinem a Deo nunc institutum, voluntas potest esse in actu fruitionis, intellectu
existente suspenso, quoad actum cognitionis, quia quando duae potentie sic se habent, quod
differunt ab invicem re absoluta, Deus per suam omnipotentiam potest unam conservare in
operatione sibi conveniente, alia suspensa a sua operatione permanente. Sed, sicut patebit in
dist. 3, voluntas differt ab intellectu re absoluta, ergo etc. SED CONTRA maiorem istius
rationis instari potest triplici exemplo. Primo, quia materia et forma differunt re absoluta, et
tamen nulla potest esse sine forma. Secundo, quia figura non potest esse sine quantitate. Tertio,
quia pulchritudo non potest esse sine colore. SED ISTA non impediunt ista dicta maiorem, quia
licet materia, figura, et pulchritudo sint absoluta, tamen necessario concernunt respectum, puta
materia concernit respectum ad formam, figura ad quantitatem, pulchritudo ad colo-[78a]-rem,
sine quibus respectibus etiam non possunt intelligi, sed voluntas bene potest intelligi sine
intellectu. DICES FORTE quod voluntas est appetitus intellectivus, in hoc enim differt a
sensitivo, ergo non poterit intelligi sine intellectu. DICO QUOD voluntas non dicitur appetitus
intellectivus, nisi adventicia et denominatione quadam extrinseca, sed primo et per se et ab
intrinseco dicitur appetitus liber, sive potentia libera. Unde per hoc, quod est potentia libera per
se, et principaliter differt non solum a sensu sed etiam ab intellectu; et ideo potest intelligi, ut
potentia primo, et per se sive essentialiter libera, circumscripta quacunque alia potentia
cognitiva, sive sensitiva, sive intellectiva. 2. Praeterea, bonum motivum voluntatis non requirit
esse cognitum, nisi ut movet in genere causae efficientis, sed virtutem cuiuscunque causae
secundae in genere causae efficientis causa prima, scilicet Deus per se ipsam potest supplere,
ergo immediate per bonitatem suam, praeter esse cognitum ab intellectu, efficienter poterit
movere voluntatem. Minor est ab omnibus concessa, sed maior patet per Averroim 12
Metaphysicae®’ ubi ponit quod res appetibilis habet duplex esse. Unum in re extra, et sic est
finis desiderii, et terminat actum voluntatis. Aliud in intellectu, et sic agit desiderium, et movet
voluntatem. 3. Praeterea, cognitio intellectiva in volendo non requiritur, nisi ad praesentandum
obiectum volibile ipsi voluntati. Sed secundum Augustinum in libro Confessionum™ Deus per
seipsum est intimior, et praesentialior voluntati, quam voluntas sibi ipsi; ergo per seipsum
immediate poterit movere voluntatem.

4. Praeterea, ex dictis aliquorum potest argui gratia collationis ad hominem sic. Sensibile movet
voluntatem sine notitia intellectiva, ergo et Deus hoc poterit. Consequentia patet per locum a
minori affirmative. Probo antecedens, quia sicut communiter dicitur, nullum iudicium potest
fieri in sensu de re sensata, sive in sensu recepta, nisi adsit intentio voluntatis. Sed planum est
quod non est necesse quicquid sentimus, ut illud immediate intelligamus; ergo poterit esse
aliquid volitum, quod non est intellectum. Et confirmatur, quia intellectu existente in actu recto
aliquod intelligibile congnoscendo, voluntas vult eum intelligere, quia si voluntas non vellet

6 Cap. 7
* Com. 36
% Elicitur ex lib. 5 cap. 2 tom 1



eum intelligere, ipse ad nullum momentum in tali intellectione posset se continuare. Sed planum
est quod intellectus nondum se intelligit intelligere, quia tunc esset in actu reflexo simul cum
actu recto, ergo non videtur quod repugnet voluntati aliquid velle, quod intellectus nondum
congnoscit. SED CONTRA praedicta sunt quidam dicentes™, quod simpliciter est impossibile
per quamcunque potentiam voluntatem frui, intellectu non intelligente ipsum fruibile, quia
simpliciter est impossibile actum visionis fieri sine actu fruitionis. Ergo similiter est impossibile
actum fruitionis fieri sine actu visionis, seu intellectionis. Consequentia patet per locum a
maiori negative. Probationes, quas adducunt pro antecedente, ego posui superius in prologo,
quaestione 3 articulo 1, prima conclusione correlaria, ubi dixi quod notitia Dei intuitiva potest
communicari viatori. 2. Praeterea, illud, quod non potest fieri praesens voluntati in ratione
obiecti moventis, nisi mediante actu intellectus, hoc non potest movere voluntatem, nisi prius
moveat intellectum. Sed obiectum fruibile, et quodcunque aliud obiectum voluntatis est
huiusmodi, ergo etc. Maiorem dicunt esse notam, quia nulla potentia potest moveri a suo
obiecto, nisi fiat sibi praesens in ratione obiecti moventis. Minorem probant, quia di-[78b]-cunt,
quod natura specifica istarum potentiarum hoc requirat, quod nihil moveat voluntatem, nisi
prius moveat intellectum. 3. Praeterea, si voluntas posset moveri a fruibili obiecto non movente
intellectum, tunc voluntas non esset appetitus intellectivus. Consequens est falsum, quia tunc
voluntas transiret de specie in speciem. Consequentia probatur, quia sicut appetitus naturalis
est in genere naturali, quia sequitur formam naturalem, et appetitus sensitivus in genere
sensitivo, quia sequitur sensum, sic appetitus intellectivus, dicitur in tali genere, quia sequitur
intellectum. Da oppositum, tunc mutabit non solum speciem, verum etiam mutabit genus. SED
ILLUD non valet, quia, si Deus non posset obiectum fruibile ostendere voluntati sine cognitione
intellectus, tunc vel talis cognitio esset de intrinseca ratione obiecti fruibilis, vel tale obiectum,
secundum se acceptum, non esset ens simpliciter absolutum. Consequens est falsum, ergo et
antecedens. Consequentia patet, quia quaecunque Deus ab invicem non potest separare, vel
unum est de intrinseca ratione alterius, vel unum secundum sui naturam dicit habitudinem ad
alterum, falsitatem consequentis probo, quia cum obiectum fruibile sit in creatum, nulla creatura
poterit esse de sua intrinseca ratione. Talis autem cognitio est creatura, item essentia divina,
quae est obiectum fruibile, est ens simpliciter absolutum, et non includit aliquam necessariam
habitudinem ad quamcunque creaturam. AD PRIMUM horum argumentum dicendum, quod
antecedens non est verum, ad probationem eius respondi in prologo, cum tractavi de cognitione
intuitiva. Ad secundum dicendum quod minor non est vera, quia Deus est intime praesens omni
creaturae, et per consequens voluntati. Sed Deus est obiectum fruibile, ergo etc. Etiam de rebus
creatis, aliqualiter videtur esse dubia illa minor propter ultimam rationem cum sua
confirmatione, quam gratia disputationis de bono sensibili superius adduxi. Nec valet probatio,
quam adducit, quia, si voluntas suam naturam specificam teneret in ordine ad intellectum, tunc
non esset ens absolutum, sed simpliciter respectivum, quod tumet negas. Ad tertium nego
consequentiam, quia sicut accidens per divinam potentiam separatum a subiecto, licet actu non
inhaereat, manet tamen accidens propter aptitudinem inhaeredi. Sic quamvis per divinam
potentiam voluntas actu moveretur a non cognito per intellectum, posset tamen duci appetitus
intellectivus propter aptitudinem, quam habet ad hoc, ut moveatur a bono cognito per
intellectum, quandocunque sibi ipsi fuerit relicta. Etiam concessa consequentia, possemus
negare falsitatem consequentis, et ad probationem dico quod intellectum esse non est de
specifica ratione voluntatis, quia sine eo voluntas potest sufficienter diffiniri, puta sic. Voluntas
est potentia appetitiva secundum suam naturam libera. Ex quo patet quod esse intellectum non
est intrinsecum, sed extrinsecum voluntati et adventicium. Sed esse liberum principaliter et per
se est eius differentia specifica, per quam distinguitur, a quocunque alio ente creato, et ab ista
differentia, nec Deus eam absolveret, nisi suam naturam destrueret. AD ARGUMENTUM

2 Gerardus, Sent.



principale in oppositum dicendum, quod ad hoc, quod aliquid proprie sit obiectum fruibile, non
sufficit quod sit tale bonum, quod non possit intelligi malum, sed oportet quod ipsum non sit
referibile in maius bonum, modo caritas, cum sit creatura, ipsa referibilis est in suum creatorem,
qui est Deus benedictus in secula. [79a] *

Sequitur perspicua subdivisio secundae particulae principalis huius distinctionis, in qua quidem
Magister diffinitive aperit materiam huius libri.

Frui autem est amore, etc. Postquam Magister investigavit materiam libri Sententiarum
divisive, in ista parte procedit circa eam diffinitive. Et dividitur in duas partes, quia in prima
parte diffinit, seu describit frui et uti, ut ex hoc appareat, quae sint res fruibiles et utibiles.
Secundo, movet circa talia quasdam incidentes quaestiones ibi: Cum autem homines. Prima
dividitur in tres partes. Quia primo, assignat unum modum diffiniendi praedicta. Secundo,
assignat alium modum, qui primo aliquantulum videtur contradicere. Et tertio, illos modos
concordat, ostendens in eis nullam esse repugnantiam. Secunda ibi: Notandum vero etc. Tertia
ibi: Haec ergo quae sibi etc. Circa istum textum quaero hanc quaestionem.



