
Quaestio II 

An voluntas de potentia Dei ordinaria, obiecto fruibili ab intellectu apprehenso, necessario 
fruatur? 

Determinatur tandem, quod voluntas, per se loquendo, de potentia Dei ordinaria obiecto 
fruibili ab intellectu apprehenso necessario fruatur, cum tamen in via ab huiusmodi actu sese 
per accidens possit subtrahere, licet in patria ita necessario fruatur, ut neque per se, neque per 
accidens, ab illa fruitione se nequeat avertere.     

UTRUM SECUNDUM ordinem, quem nunc credimus a Deo institutum, obiecto fruibili 
apprehenso per intellectum, necesse sit ipsam voluntatem frui? Et videtur quod non, quia 
potentia essentialiter libera necessitari non potest, quia quod necessitatur, violentari videtur. 
Sed voluntas est potentia essentialiter libera, ergo etc. CONTRA OMNIS virtus appetitiva 
necessario videtur appetere id, in quo consistit summa eius perfectio, maxime, cum id actualiter 
fuerit sibi ostensum. Sed in fruitione ultimi finis consistit summa perfectio voluntatis, ergo etc. 
DICENDUM, quod duplex est fruition, scilicet incompleta, qua fruimur in via; et completa, qua 
fruimur in patria. Et secundo hoc ponam quattuor conclusiones, puta duas quoad primam 
fruitionem, et duas quoad secundam fruitionem. PRIMA CONCLUSIO, quod pro statu viae 
obiecto fruibili apprehenso per intellectum sub ratione ultimi finis, de necessitate voluntas 
fruitur eo, fruitione viae, non tamen necessitate coactionis, sed necessitate naturalis 
immutationis. Secunda conclusio, quod [79b] * licet sic sit per se loquendo, per accidens tamen 
voluntas potest ab illa necessitate resilire. Tertia conclusio, quod obiecto fruibili clare viso in 
patria, per se loquendo necesse est voluntatem frui fruitione patriae. Quarta conclusio, quod nec 
per se, nec per accidens a tali fruitione voluntas in patria potest se avertere. 

PRIMAM CONCLUSIONEM probo sic. Actus, qui est alicui potentiae simpliciter naturalis, ut 
sic est sibi simpliciter necessaries. Sed ostensa beatitudine, sine ultimo fine ipsi voluntati, 
voluntas naturaliter amat et desiderat ipsam, quod quidem desiderium est quaedam fruitio viae, 
ergo necessario fruetur ea. Maior patet. Minorem probo, quia ille actus, qui consequitur totam 
speciem, est simpliciter naturalis desiderium beatitudinis, seu ultimi finis actu apprehensi 
consequitur totam speciem voluntatis, ergo etc. Maior est nota et minor patet, tam per 
philosophos, quam per sanctos. Per philosophos quidem, quia dicitur in principio Ethicorum1, 
quod omnia bonum appetunt. Sed nihil est quod tam complete habeat rationem boni, sicut 
ultimus finis, ergo etc. Item ait Boetius quod inserta est nobis naturaliter veri, bonique cupiditas. 
Item secundum Augustinum 8 De Trinitate:2 Natura compellit omnes ad volendum 
beatitudinem et immortalitatem, quia omnes interrogati respondent statim ista se velle. Et 13 
De Trinitate dicitur3: Beati esse omnes volunt. Et infra: Ista vera est et examinata certa 
sententia, beatos esse omnes homines velle. Et sequitur: Hoc veritas clamat et natura compellit, 
quam summe bonus et immutabilis creator indidit. Id autem est necessarium, quod est idem 
apud omnes, tale enim immobile est, ut dicitur 10 Ethicorum.4 2. Praeterea, sicut id, quod est 
malum realiter et apparenter, se habet ad prosecutionem, sic id, quod est bonum realiter et 
apparenter, se habet ad refutationem. Sed illud nullatenus potest desiderari, ergo illud nullatenus 
potest refutari, sed obiectum fruibile est bonum realiter et apparenter, ergo etc. Quod autem 
nulla prosecutio, vel desiderium esse possit respectu illius, quod est malum, tam existenter, 
quam apparenter, patet per Beatum Dionysium. De divinis nominibus ubi ait quod nullum agens 
																																																								
1 Lib. I c. 1 
2 Cap. 3 tom. 3 
3 Cap. 8 tom. 3 
4 Cap. 4 



aspici ens ad malum, agit quod agit. 3. Praeterea, finis acceptus in sua totalitate, magis est 
appetibilis, quam acceptus in quacunque sua parte. Sed esse et vivere, quae sunt partes ultimis 
finis integraliter sumpti, appetuntur necessario, iuxta illud 9 Ethicorum5: Esse et vivere est 
omnibus eligibile et amabile, ergo totus finis, scilicet ipsa beatitudo includens esse et vivere, et 
omne aliud bonum necessario diligetur. 4. Praeterea, non minor reperitur ordo in motibus 
spiritualibus, quam in motibus corporalibus, sed omnes motus corporales mutabiles et 
difformes reducuntur ad unum motum uniformem, ut patet 8 Physicorum6, ergo omnes motus 
voluntatis respectu eorum quae sunt ad finem, qui sunt mutabiles reducentur in motum, qui est 
in finem, tanquam in motum necessarium et maxime uniformem. 5. Praeterea, 2 Physicorum7 
dicitur quod, sicut se habet principium in speculabilibus, sic se habet * finis in agibilibus. Sed 
intellectus speculando necessario tendit in principia, nec potest principiis non assentire, ut patet 
1 Posteriorum8 et 2 Metaphysicae.9 Ergo voluntas in agendo et diligendo necessario tendit in 
finem. 6. Praeterea, praesentatum per intellectum voluntati sub ratione summi boni, omni carens 
defectu, ab ipsa voluntate non potest refutari. Sed obiectum fruibile est huiusmodi, ergo etc. 7. 
Praeterea, illud, participatione cuius voluntas vult omne quod vult, illud non potest voluntas 
non velle. Ultimus finis, seu obiectum fruibile est huiusmodi, quia omne bonum a nobis 
volitum, citra obiectum fruibile, est quaedam participatio illius obiecti. SED CONTRA illam 
conclusionem, sunt specialiter duo doctores. [80a] * Quorum primus arguit sic. Voluntas potest 
se avertere ab actu suo, mediante potestate, quam habet super actum intellectus, ergo et 
immediate potest se avertere ab actu suo. Consequentia patet per sanctum Augustinum qui 
primo libro Retractationum10 ubi ait: Nihil est tam in potestate voluntatis, quam ipsa voluntas. 
Praeterea, agens necessarium eadem necessitate removet prohibens, qua agit, sicut patet de 
gravi descendente. Sed voluntas non semper secundum posse suum removet prohibens 
fruitionem ultimi finis, puta non considerationem intellectus, cum tamen posset intellectum 
manutenere in consideratione ultimi finis. 2. Praeterea, quicquid necessario requiescit in aliquo 
sibi praesente, hoc necessario tenet illud, nec dimittit, nisi violenter auferatur. Grave enim 
existens deorsum non definit illud ibi, nisi violenter inde auferatur. Sed voluntas in statu viae, 
delectata in ultimo fine sibi ostenso per intellectum, non necessario retinet finem, cum tamen 
se posset firmare in eo, imperando intellectui suam considerationem, ergo etc. 4. Praeterea, 
agens de necessitate agit secundum ultimum potentiae suae, quia, sicut actus non est in potestate 
sua, sic nec modus agenda. Sed ultimo fine apprehenso, non semper experimur, nos ipsum 
secundum totum nostrum conatum ardentissimo amore diligere. 5. Praeterea, quandocunque 
potentiae sunt subordinatae, si necessitas fuerit in superiori, necessitas erit in omnibus aliis. Sed 
voluntas est superior in toto regno animae, et movet intellectum ad considerandum de fine, 
ergo, si ipsa necessitatur respectu finis, tunc etiam intellectus necessitabitur ad considerandum 
de fine, cuius oppositum experimur. SECUNDUS DOCTOR11 arguit ad hoc idem sic. Illud non 
desiderat voluntas necessario, in quo defectum boni reperit et rationem alicuius mali. Sed 
obiectum fruibile, sine summum bonum apprehensum in universali, sive quomodocunque citra 
notitiam intuitivam, est huisumodi, ergo etc. Probatur minor, quia apprehensum in universali 
apprehenditur obscure, et per consequens nec est satians, nec quietans. 2. Praeterea, sub tali 
actu non est voluntas necessario, qui potest impediri et causaliter et deliberate, sed stante actuali 
apprehensione ultimi finis, actus voluntatis circa ipsum quandoque casualiter impeditur; alias 
legens primum, vel decimum Ethicorum, in quibus tractatur de ultimo fine, semper actualiter 

																																																								
5 Cap. 10 
6 Tex. c. 89 
7 Tex. c. 8 
8 Tex. com. 5 
9 Tex. com. 1 
10 Cap. 9 tom 2 
11 Aureolus 



appeteret ultimum finem, quod minime experimur. Potest etiam impediri deliberate, qua 
desiderium finis potest concipi sub ratione impeditivi inquisitionis veritatis circa ultimum 
finem, eo quod secundum Philosophum in libro Ethicorum affectati non bene vident verum. 3. 
Praeterea, in nullo immobilitatur voluntas, nisi quietetur in eo. Sed in ultimo fine sic apprehenso 
in via voluntas non quietatur, ergo etc. 4. Praeterea, nullus amor concupiscentiae est necessarius 
in voluntate, nisi amor amicitiae, ex quo oritur ille amor concupiscentiae sic necessaries. Sed 
amor amicitiae, ex quo oritur concupiscentia et desiderium ultimo finis, non est necessarius, 
ergo etc. Maior patet, quia dato opposito, tunc effectus esset necessarius et causa contingens, 
quod est impossibile. Probatur minor, et primo quod desiderium ultimi finis sit quidam amor 
concupiscentiae, quia non appetitur, ut aliquod vivum, quod possit amore mutuae amicitiae 
complacere, sed appetitur ut quaedam perfectio et bonum ipsius appetentis. Nunc autem ita est, 
quod omnis talis concupiscentia habet ortum ex amore, quem quis habet ad seipsum, qui amor 
est contingens et in nostra potestate, alioquin non possemus nos plus, vel minus amare, nec 
caderet virtus, nec vitium in tali amore, quo nos ipsos amamus, cum virtus sit habitus electivus; 
nec posset homo seipsum contemnere propter Deum. Et propter dictas auctoritates Augustini et 
Dionysii. superius introductas, dicit primus doctor, scilicet Scotus, quod respectu ultimi finis in 
universali apprehensi per intellectum, quamvis voluntas naturaliter inclinetur ita, quod ipsum 
velit semper habitualiter, non tamen semper actu eli-[80b]-cito vult ipsum, sed potest 
suspendere actum suum ita, quod non velit ipsum aliquo actu positivo. SED ILLUD non valet, 
quia, cum unumquodque sic agatur, sicut aptum natum est agi, ut dicitur 2 Physicorum. Igitur, 
sicut aliquid est in potentia et aptitudine, sic postea procedit in actum; et ideo, si volitio finis 
est in habitu, necessaria ipsi voluntati, coactualiter praesentato et remoto impedimento, quod 
est non actualis consideratio, huius volitio actu erit necessaria. Unde ait Dionysius De divinis 
nominibus. Ad eum, qui est super omnia, extenditur amor uniuscumque secundum propriam 
eius naturam. Sed planum est quod naturalis extensio vel inclinatio est necessaria, ergo etc.  

AD PRIMAM ERGO rationem primi doctoris dicendum quod consequentia non est bona, quia 
multa possumus mediate, quae non possumus immediate. In probatione vero est fallacia figurae 
dictionis, quia proceditur a re ad modum, quod est quasi mutare quid in quale, puta voluntas est 
in potestate sui ipsius quantum ad rem et substantiam actus, ergo quantum ad immediationem 
actus. Hoc enim non sequitur, quia licet voluntas immediate habeat libertatem contradictionis 
respectu eorum, quae sunt ad finem, stante etiam actuali eorum consideratione, hoc tamen non 
habet respectu ultimi finis, stante et permanente eius actuali consideratione. Alias invenitur sic. 
Ad primam rationem primi doctoris dicendum quod consequentia non est bona, quia multa 
possumus mediate, quae non possumus immediate. Ad probationem dicendum quod, si illa 
auctoritas Augustini applicatur ad propositum, tunc committitur fallacia consequentis, quia non 
sequitur hoc magis est in potestate illius, ergo immediate est ab illo, quia effectus est magis in 
potestate causae principalis, quam instrumentalis, et tamen est immediatius a causa 
instrumentali et secundaria, quam a causa principali. Ignis enim genitus immediatius causatur 
a calore, quam a substantia ignis generantis, quamvis magis sit in potestate substantialis formae, 
quam caloris, quia causa primaria plus influit, quam secundaria. Ad secundum dicendum ad 
minorem quod voluntas non semper habet plenum posse super remotione illius prohibentis, quia 
non est in potestate nostra, a quo primo moveatur intellectus. Etiam corporalis nostra necessitas 
nos cogit considerare quandoque de aliis, quam de ultimo fine. Etiam illa maior non videtur 
esse vera, quia omnes homines natura scire desiderant ut patet 1 Metaphysicae12, et tamen non 
omnes removent impedimentum ipsius scire in quantum possunt. Quia multi non student 
tantum, quantum possunt et deberent, nec abstinent a delectatione venereorum, quae maximum 
praestant impedimentum intellectivae cognitioni, ut patet 7 Ethicorum.13 Item, quamvis 
																																																								
12 In prooem. 
13 Cap. 5 



intellectus de necessitate assentiat primis principiis, non tamen eadem necessitate tollit 
impedimentum illius actualis assensus, quia non semper considerat terminos et ordinem 
terminorum. Ad tertium dicendum quod minor non est vera pro statu praesentis vitae, ubi 
volubiles patimur cogitationes et a fantasmatibus vario modo immutatur noster intellectus, nec 
est in potestate nostra, a quo primo moveatur. Etiam corporalis necessitatis inedia de multis 
aliis, quam de ultimo fine, nos saepe cogitare compellit; propter quae velit, vel nolit voluntas 
pro statu praesentis miseriae, in ultimi finis dilectione, se non potest continuare actu semper 
elicito circa huiusmodi finem. Potest etiam dici ad maiorem istius rationis, quia, licet sit vera 
conditionibus et circumstantiis eodem modo permanentibus, tamen mutatis huisumodi 
conditionibus, non est vera. Quamvis enim gravis aqua naturaliter quiescat deorsum, tamen 
impresso sibi calore tendit sursum, sic, quamvis finem necessario velimus stante eius actuali 
consideratione, ista tamen mutata, cessamus ab eius volitione. Ad quartum dicendum quod 
agens necessarium potest dupliciter considerari, vel simpliciter naturale, vel in his, quae agunt 
a proposito aliquo modo. De primo, maior est vera, ignis enim calefacit quantum po-[81a]-test. 
De secundo, non est vera, quia, licet omnes homines natura scire desiderent et per consequens 
necessario, non tamen semper aeque intense deisderant ipsum scire; et, licet intellectus 
necessario principiis assentiat, tamen non semper aeque intense assentit. Sed quanto magis 
terminos principiorum et ordinem huiusmodi terminorum considerat, tanto cum maiori conatu 
firmius principiis assentit compositis ex talibus terminis, et hoc ceteris existentibus paribus, 
quod pro tanto adiungo, quia quandoque ex aliquo eventu, ita nigra posset aliquis habere 
fantasmata, quod terminis conceptis eodem ordine, non tanto conata ipsis principiis assentiret, 
quanto alio tempore, cum sua fantasmata essent clariora. Sic in proposito stante semper actuali 
et aequali ultimi finis consideratione, aeque intense appetit voluntas ipsum finem, dummodo 
cetera sunt paria. Quod pro tanto dico, quia homo bonus et devotus, languens et aestuans divina 
caritate, aequali existente consideratione in ipso, et in quodam alio, qui vel non habet caritatem, 
vel non tantam, quantam habet ipse, potest magis intense finem aeque consideratum appetere. 
Et idem homo uno tempore, quamvis invitus patiens tentationes, aequali actuali existente in suo 
intellectu finis consideratione, et in affectu aequali, vel etiam maiori caritate quantum ad 
substantiam habitus, retardatus tamen huiusmodi tentationibus, minus intense fertur in ultimum 
finem, quam alio tempore quo huiusmodi tentationibus non laborat. Et istis bene intellectis 
solvuntur multa argumenta aliquorum doctorum, quae hic non adduxi ratione brevitatis. Ad 
quintum dicendum quod maior non est vera. Motus enim caeli necessarius est secundum 
philosophos, et tamen motus inferiores, qui sibi subordinatur sunt contingents, quia agens 
necessarium mediante causa secunda contingente, potest effectum contingentem producere. 
Unde naturaliter loquendo, magis econverso debet sumi maior illa, quia causa inferior aliquo 
modo habet rationem effectus respectu causae superioris, et quia, sicut isti doctores metaphysici 
dicunt, effectus non potest esse necessarius causa existente contingente, ideo conformiter ad 
dicta eorum loquendo, ipsi dicere debent, quod in potentiis vel causis subordinatis, si inferior 
fuerit necessaria tunc de necessitate oportet superiorem esse necessariam, cum tamen econverso 
dicant in illa maiore. Ad primam rationem secundi doctoris dicendum quod minor est falsa, 
quia fruibile sive beatificum obiectum, quamvis obscure apprehendatur, tamen apprehenditur 
sub ratione summi boni aggregantis in se omnem rationem boni. Sic enim ille mundanus 
philosophus 5 Metaphysicae14 capitulo. De perfecto apprehendit ipsum dicens: Est enim 
quoddam ens perfectum universali perfectione, habens in se perfectionem omnium generum. Et 
2 Metaphysicae ait Averroes15: Est enim quoddam ens per se ens, et per se verum, entitate et 
veritate cuius omnia alia sunt entia et vera. Et eodem modo, quia bonum et ens convertuntur, 
habet dicere quod sit per se bonum, et quod bonitate eius omnia alia sunt bona. Et ad 
probationem dico quod ex illa non quietatione non arguitur aliqua imperfectio in illo bono 
																																																								
14 Tex. c. 21 
15 Com. 4 



apprehenso, quia apprehendens illud bonum sub ratione ultimi finis, percipit illam 
inquietudinem, quam adhuc patitur non provenire ex defectu illius boni apprehensi, sed magis 
ex indispositione et impotentia apprehendentis. Unde Philosophus apprehendens obiectum 
fruibile sine omni defectu ait 1 Ethicorum. Si ergo est aliquod Deorum donum hominibus, 
rationabile est, felicitatem Dei datum esse. Et sequitur ibidem: Optimum videtur et divinum 
quid et beatum. Ad secundum dicendum, quod minor non est vera. Ad probationem dico quod, 
legens librum Ethicorum primum, vel inquirens veritatem circa finis speculationem, non semper 
apprehendit ultimum finem, ita quod actu iudicet de ipso, sicut de obiecto felicitativo et beatific, 
pro quocunque enim tempore sic iudicat de ipso, necessario appetit ipsum, et pro tunc non potest 
ipsum non amare. Un-[81b]-de, si esset aliquis ita perversi cordis, quod diceret se obiectum 
beatificum non appetere, cum tamen actu iudicaret, de ipso modo, quo dixi de illo utique dicere 
deberemus, sicut ait Philosophus de negantibus primum principium 4 Metaphysicae16 quod 
negant ore, corde tamen concedunt. Sic, et iste negans ore beatitudinem actu apprehensam 
ordinato rationis iudicio se appetere, appeteret tamen corde. Vel dicendum quod, quamvis per 
hoc probetur, quod talis actus absolute non sit necessaries, tamen non probatur, quin stante hac 
conditione, puta actuali finis consideratione, ipse sit necessarius. Ad secundam probationem 
dicendum quod, quamvis affectati affectione mala non bene iudicent, tamen affectati affectione 
bona, qualis est affectio ultimi finis, illi optime iudicant. Ad tertium dicendum, quod maior est 
falsa, quia per immobilitatem voluntatis, vel intelligis, quod voluntas non potest id non velle, 
respectu cuius dicitur immobilitari, vel quod non possit aliud velle, sed solum illud, vel licet 
aliud velit, illud tamen, respectu cuius dicitur immobilitari, non potest referre in illud, tanquam 
in maius bonum, quia illud reputat summum bonum. Si primo modo, tunc maior est falsa, quia 
hominis esse sic immobilitat eius voluntatem, quod secundum Augustinum etiam ipsi damnati 
per se et directe non possunt appetere non esse, et tamen ex illo immutabili desiderio non sunt 
feliciter quietati. Si secundo modo, tunc nec beatus, nec ipse Deus immutabiliter vellet suum 
obiectum beatificum, cuius oppositum ostendetur in tertio articulo. Si enim beatus nihil aliud 
posset appetere praeter obiectum beatificum, tunc nullum posset habere praemium accidentale. 
Quod autem Deus aliquid aliud a se velit et diligat, patet etiam physice loquendo. Dicitur enim 
10 Ethicorum quod secundum intellectum operans et hunc curans dispositus optime, et 
amantissimus Deo esse videtur. Et sequitur parum post: Amantissimus ergo Deo erit, ergo 
sapiens maxime felix. Si tertio modo, tunc adhuc maior est falsa, quia, licet immutabiliter 
desideremus id, quod iudicamus esse summum bonum et non referibile in aliud maius bonum, 
tamen, quamdiu sumus in via, perfecte non quiescimus, quia ipsum perfecte non possidemus. 
Desiderium enim rei nondum habitae, dato quod impossibile sit non esse, tamen non dat 
quietum esse, quia desiderium rei non habitae est quidam motus animi, cuius terminus est quies 
in ipsa re desiderata iam habita et possessa. Ad quartum dicendum quod minor non est vera. Ad 
probationem dico quod amor quo diligit se homo non est contingens, sed necessarius, 
praesupposita actuali consideratione, et recto iudicio de se ipso. Tamen, hoc non obstante, 
potest se homo plus, vel minus diligere, secundum quod est melius, vel minus dispositus et 
secundum quod magis intense, vel minus intense iudicat de se ipso; et nec virtus nec vitium est 
in isto amore absolute loquendo, quia ut sic amor iste est purissime naturalis, ex puris autem 
naturalibus, nec laudamur, nec vituperamur, ut patet in Ethicis. In modo tamen istius amoris 
potest esse vitium, vel virtus, quia, quamvis amor iste sit necessaries, multi tamen modi possunt 
esse circa istum amorem, qui sunt contingentes et in potestate nostra. SED FORTE dices mihi, 
quod multi se ipsos occidunt, quomodo illi se diligunt. Item multi sancti mortem desideraverunt, 
quorum unus sanctus scilicet Paulus dixit:17 Cupio dissolvi et esse cum Christo. RESPONDEO 
dupliciter. Primo, quia cum dico quod homo necessario diligit seipsum, loquor de homine ut 
homo est, sed nunc est ita, quod alii qui sunt peiores hominibus, sicut sunt illi, qui laborent in 
																																																								
16 Tex. c. 10 
17 Philip. 1 



vitio bestialitatis, de quibus Philosophus determinat 7 Ethicorum. Alii autem sunt meliores 
hominibus, de quibus circa principium eiusdem septimi, Hectorem ponens in exemplum, ait 
quod Priamus dixit de Hectore, quod non erat filius mortalis hominis, sed Dei, quoniam valde 
erat bonus. Et sequitur ibidem: Quare quemadmodum aiunt ex hominibus erunt divini propter 
virtu-[82a]-tis existentis excellentiam. Et de eisdem ait primo Ethicorum. Virorum optimos et 
dignissimos beatificamus. Et per hoc patet ad instantias, quia occisor sui est peior homine, immo 
peior est bestia, et ideo non mirum si non diligit se ut homo. Cupiens autem dissolvi et esse 
cum Christo est melior homine, quia non solum heroicam habet virtutem, quae secundum 
Philosophum hominem facit divinum, etiam perfecte possidet theologicam caritatem, quae 
transformat amantem in amatum. Secundo possum et aliter solvere, quod occisor sui ipsius non 
habet rectum iudicium de se ipso, quia malitia superabundans pervertit iudicium rationis et ideo 
potest se odire. Sed, desiderans mori propter Deum, maxime se diligit, quia sibi ipsi perfectum 
bonum appetit. Nam firmiter credit quod non abesset, vel vita recedat, sed post mortem 
perfectum esse et beatam vitam possideat. Propter quod Beatus Augustinus super iam dicto 
verbo Apostoli ait: Velle dissolvi et esse cum Christo multo melius est. Unde et idem Apostolus 
post verba praedicta subdit: Mihi vivere Christus est mori lucrum. Et eandem sententiam 
exprimens Beatus Gregorius 10 libro Moralium. ait: Si enim mens forti intentione in Deum 
dirigitur, quicquid in hoc mundo amarum fit dulce aestimat, omne quod affligit requiem putat, 
transire per mortem appetit, ut obtinere vitam plenius posit, funditus in infimis extingui 
desiderat, quo virtus summa conscendat. EX HIS INFERRE possum unum correlarium contra 
quosdam doctores18, qui concedunt  iam dictam conclusionem quantum ad finem in universali 
apprehensum, negant tamen eam, si apprehenditur, vel ostenditur in particulari pro statu viae, 
puta, si concipitur Deus in via ut trinus et unus, tunc dicunt quod viator potest eo non frui. Sed, 
si concipitur in universali sub ratione obiecti beatifici, tunc viator non potest eo non frui. ISTUD 
NON valet, quia secundum hoc fieret unus syllogismus in debito modo et figura, cuius ambae 
praemissae essent verae, et* tamen conclusio falsa, quod est impossibile, ut patet 2 Priorum. 
Arguam enim sic. Quandocunque illud, quod est summum bonum concipitur actualiter et 
ostenditur voluntati, tunc voluntas necessario desiderat ipsum et non potest ipsum non velle. 
Sed, quando Deus concipitur et ostenditur voluntati ut trinus et unus, tunc in rei veritate 
summum bonum ostenditur ipsi voluntati, ergo etc. Maior est vera etiam secundum doctores 
istos, quia ipsi utuntur ea ad probandum primam conclusionem. Etiam minor est vera, non 
solum apud theologos, sed etiam apud philosophos. Philosophus enim saepe ponit Deum esse 
omnium bonorum optimum, tam in Ethicis, quam in Metaphysica. Item ratio trini et unius non 
est conditio distrahens, et ideo non minuit rationem bonitatis in Deo. Ergo, si Deus in universali 
conceptus habet rationem summi boni, etiam conceptus, ut trinus, et unus concipietur ut summe 
bonus, dummodo concipiatur ut verus Deus. 

QUANTUM ad secundum principale dico breviter quod voluntas per accidens potest obiectum 
fruibile sibi ostensum in via non velle, quia illud per accidens potest obiectum fruibile non 
velle, quod praeter intentionem avertit intellectum a consideratione talis obiecti. Voluntas est 
huiusmodi, ergo etc. Maior patet, quia secundum quod aliquid avertit a cognitione alicuius, 
secundum hoc etiam avertit a volitione eius, cum bonum sit obiectum voluntatis. Illud etiam, 
quod in agentibus a proposito sit praeter intentionem, per accidens fieri videtur. Minorem 
probo, quia voluntas dum actu vult ultimum finem, ex sua libertate potest intellectui imperare 
considerationem alicuius alterius rei, non advertens quod intellectus simul plura ut plura 
intelligere non potest. Intellectus vero, talem rem cognoscendo iuxta imperium voluntatis, 
immediate definit a cognitione finis, quo facto voluntas avertitur ab eius volitione, cum per se 

																																																								
18 Contra Thomam, prima secundae, q. 10 et Got. fr. 2 quodlibet t. q. 1 



non feratur ni-[82b]-si in cognitum, et de primo ad ultimum seipsum avertit, saltem per 
accedens a summi boni actuali volitione.  

 QUANTUM ad tertium principale dico quod obiecto fruibili clare viso in patria voluntas 
necessario fruetur et non potest eo non frui quantum de se est. Quod addo pro tanto, quia non 
inquiro hoc, quid fieri possit per Dei potentiam absolutam, hoc enim superius inquisivi. Haec 
conclusio potest probari sic. Quando aliqua potentia secundum se totam excedenter movetur ab 
aliquo obiecto, si talis motio fuerit conveniens et secundum inclinationem potentiae, tunc 
potentia de necessitate tendet in obiectum; da oppositum, tunc potentia non esset sufficienter 
mota, et secundum aliquid sui esset non mota, ratione cuius posset se ab isto avertere, et ad 
aliud convertere, vel actum suum circa ipsum suspendere. Sed obiectum beatificum, sive 
fruibile clare visum excedenter et sufficientissime movet voluntatem, quantum ad se totam, et 
quamlibet rationem sui tali motione, quae est convenientissima voluntati. Ergo voluntas actu 
sui perfectissimi amoris, sive actu fruitionis a tali obiecto non potest resilire, sed necessario 
tendet in ipsum. 2. Praeterea, obiecto fruibili actu apprehenso cognitione viae, voluntas 
necessario fruitur fruitione viae. Ergo ipso apprehenso cognitione patriae non potest non frui. 
Consequentia patet per locum a minori affirmative, antecedens probatum est in articulo primo. 
3. Praeterea, ab illo voluntas non potest resilire, in quo reperit rationem omnis boni, et penitus 
nullius mali. Obiectum fruibile clare visum est huiusmodi, cum sit Deus, ergo etc. 4. Praeterea, 
potentia volitiva non potest se avertere ab obiecto clare viso replente totam eius capacitatem et 
omne suum desiderium. Obiectum fruibile est huiusmodi, ergo etc. 5. Praeterea, quaecunque 
virtus finita per sui motionem taliter immutat aliquam potentiam, quod difficile est potentiae 
resistere tali virtuti. Si huius modi virtus sumatur infinita, impossibile erit ipsam potentiam 
motionem talis virtutis abiicere vel refutare. Sed voluntas a virtute bonitatis finitae immo 
apparentis et modicum existentis mota in via patitur difficultatem ad resistendum. Ergo in patria 
mota a bono infinito clare viso impossibile est quod resistat. 6. Praeterea, tristitia damnatorum 
sic movet voluntatem eorum,  quod ipsi non possunt non tristari. Ergo gaudium et laetitia 
beatorum causata ab obiecto fruibili, sic delectabit voluntatem eorum, quod non possunt ad 
praesentiam talis obiecti non laetari, et ipso per consequens necessario fruetur. Consequentia 
patet per locum a minori. 7. Praeterea, in statu viae quandoque animus amantis sic rapitur, quod 
non potest non amare, ergo multo magis in patria. SED CONTRA ISTAM conclusionem arguit 
quidam doctor19 sic. Prius potest stare sine posteriori, sed visio est naturaliter prior fruitione 
sive dilectione, ergo etc. 2. Praeterea, necessitas agendi non potest alicui inesse, nisi per aliquod 
intrinsecum et inexistens principio ipsius actus. Sed obiectum clare visum non est aliquid 
intrinsecum voluntati, ergo non fruetur necessario voluntas propter ipsum. 3. Praeterea, una 
potentia tantum habet unum modum agenda, sed modus agendi voluntatis est agere libere et 
contingenter. Ergo non aget necessario, alias oppositi modi agendi in essent eidem potentiae. 
4. Praeterea, approximativo agentis ad passum non causat necessitatem, quamvis causare possit 
actionis intensionem, sicut patet de igne respectu calefactibilis magis, et minus approximativo. 
Sed obiectum sumptum ut clare visum et * ut obscure visum non est nisi maior et minor 
approximativo ad potentiam, et visum in universali et obscure non necessitat voluntatem. Ergo 
nec clare visum ipsam necessitabit. 5. Praeterea, aut ad istum actum volitionis, quem dicis esse 
[83a] * necessarium, movebit obiectum fruibile, aut voluntas, aut utrunque. Si primo modo, 
tunc nulla erit ibi necessitas, quia Deus ad nullum actum creatum necessitatur. Si voluntas, non 
erit ibi necessitas, cum sit potentia libera. Si tertio modo sequitur idem quod primo. 6. Praeterea, 
caritas Pauli post raptum fuit principium elicendi actum dilectionis contingenter et libere, ergo 
et in raptu. Consequentia patet, cum fuerit eadem caritas, idem enim manens, idem semper facit, 
idem secundo de generatione. 7. Praeterea, habitus non mutat potentiam, nec modum agendi 

																																																								
19 Scotus 



eius. Sed voluntas, ut voluntas agit libere et contingenter, ergo, quantumcunque elevetur per 
caritatem in patria, semper tamen libere aget et contingenter. SED ISTA OMNIA procedunt, 
quasi ex quadam aequivocatione necessitatis et libertatis. Quia quaedam est necessitas 
violentiae et coactionis, et ista sonat in defectum, nec stat cum libertate, quia, ut dicitur 5 
Metaphysicae20 omne violentum contristans. Alia est necessitas immutabilitatis, quae est quasi 
quaedam inviolabilis adhaesio convenientis cum convenienti. Est etiam duplex libertas scilicet 
libertas contradictionis, qua possumus hoc, et oppositum. Et ista libertas inest voluntati 
quantum ad actum electionis respectu eorum, quae sunt ad finem. Alia est libertas eximiae 
complacentiae,  secundum quam innascitur in nobis quaedam placidissima tendentia in 
obiectum absque  omni defectu monstratum et apprehensum sub ratione perfecti et universalis 
boni; et ista libertas non convenit voluntati penes actum electionis, sed penes actum qui dicitur 
voluntas, quia haec libertas proprie est respectu ultimi finis, respectu cuius non cadit electio, 
iuxta illud 3 Ethicorum21. Voluntas est ipsius finis, electio vero eorum, quae sunt ad finem. Est 
tamen hic sciendum quod non pono has duas libertates voluntatis, quasi duas res intrinsece 
differentes, sed unam rem simplicem, quae vel est ipsa natura voluntatis, vel est quaedam 
nobilissima proprietas ipsi voluntati a Deo communicate, capiens praedictam distinctionem 
solum extrinsece penes aliam et aliam conditionem obiectorum. Licet ergo libertas primo modo 
sumpta stare non possit cum aliquo modo necessitates, et secundo modo sumpta stare non possit 
cum primo modo necessitatis; tamen libertatis secundus modus, et necessitatis secundus modus 
optime se compatiuntur, nec aliqua in eis apparet repugnantia. HIS PRAEMISSIS patet facilius 
solutio praedictorum. Unde ad primum dicendum quod maior sumpta universaliter est falsa. 
Substantia enim creata est naturaliter prior respectu, quem fundat ad creatorem, et tamen nulla 
potentia posset fieri sine tali respectu, sicut istemet doctor ponit in suo scripto super quartum 
sententiarum. Item, numerus est naturaliter prior, quam per vel impar, cum subiectum sit 
naturaliter prius passion.  Et tamen nulla potentia potest fieri numerus, qui nec sit par, nec 
impar. Et eodem modo de linea respectu rectitudinis, vel curvitatis, et de triangulo respectu 
trium angulorum valentium duos rectos, et alias multas illa maior patitur instantias. Concessa 
tamen tota ratione, nihil plus concluditur, nisi de potentia Dei absoluta, de qua adpraesens nihil 
quaeritur. Ad secundum dicendum ad minorem quod talis necessitatis visio obiecti non est 
causa per se, [83b] * sed secundum ordinem, quem videmus, est causa sine qua non. Unde talis 
necessitas inest voluntati per aliquod intrinsecum, quia inest sibi per propriam naturam a Deo 
sibi datam, licet non conveniat sibi respectu cuiuscunque obiecti, sed respectu summi boni. Ad 
tertium nego maiorem, quia voluntas divina est una potentia et tamen est principium producendi 
creaturam, quae contingenter producitur, quia posset non produci, et est principium producendi 
Spiritum Sanctum, qui necessario producitur, quia non potest non produci. Et in minori 
supponitur quoddam falsum, scilicet quod omne, quod libere agit, contingenter agat, quod 
tamen non est verum, nisi de libertate primo modo dicta. Pater enim et Filius liberrime 
producunt Spiritum Sanctum, quia per modum amoris, et tamen necessario ipsum producunt 
non necessitate coactionis sed necessitate immutabilitatis; non enim Spiritus Sanctus 
contingenter procedit, cum non possit non procedere, et tamen libere procedit, cum Spiritus 
Sanctus sit amor productus in divinis. Ad quartum dicendum quod falsum assumitur in minori, 
quia summum bonum etiam in via apprehensum in universali necessitate voluntatem necessitate 
immutabilitatis, ut probatum est in primo articulo istius quaestionis, et ibidem rationes istius 
doctoris probantes oppositum solutae sunt. Ad quintum dicendum quod ista necessitas est ab 
utroque; est enim propter obiectum, quia ita sufficienter movet potentiam, quod ipsa 
immutabiliter actum fruitionis, sive perfecti amoris elicit circa ipsum. Et similiter est a 
voluntate, quae ex sua natura hoc habet, quod a summo bono mota et delectata sibi complacendo 
consentiens immutabiliter conquiescat. Ad sextum dicendum quod sive caritas Pauli sumatur 
																																																								
20 Tex. com. 6 
21 Cap. 5 



in raptu, sive post raptum, semper ipsum Deum sub ratione ultimi finis apprehensum necessario 
dilexit. Ad septimum dicendum, quod maior non est vera, quia elicere actum delectabiliter, non 
minus est modus potentiae circa actum, quam elicere contingenter. Elicere autem delectabiliter 
convenit potentiae per habitum, ut patet 2 Ethicorum22. Ad minorem dico quod in ea, quae sunt 
citra ultimum finem, voluntas tendit libere et contingenter, sed in ipsum ultimum finem tendit 
libere et necessario necessitate immutabilitatis.  

 QUANTUM ad quartum principale dicendum quod nec per se, nec per accidens voluntas 
a dilectione, sive fruitione ipsius ultimi finis potest in patria resilire. Non quidem per se, ut patet 
ex dictis in tertio articulo principali, nec per accidens, quia non subest aliqua causa, quare 
intellectum avertat ab ultimi finis actuali consideratione. Si enim voluntas in patria alicuius 
alterius rei imperabit considerationem, illa tamen non excludet obiecti beatifici claram 
visionem, quia secundum Augustinum tam cognitio rerum in verbo, quae dicitur matutina, 
quam cognitio in proprio genere, quae dicitur vespertina, simul stare poterit cum visione verbi 
in verbo, quae est aperta visio obiecti fruibilis, quae dicitur meridiana; hanc autem 
conclusionem ulterius non probabo ratione brevitatis. AD ARGUMENTUM principale patet 
per iam dicta, quia arguit de actu coactionis, et non necessitate immutabilitatis. [84a] * 

 

Hic secunda subdivisionis particula perpulchre aperitur, in qua Magister difficultates quasdam 
circa propositam materiam contingenter obiter determinat.   

 

CUM AUTEM HOMINES etc. In ista parte circa praedicta Magister movet quaestiones 
quasdam, et dividitur in tres partes, secundum quod tres movet quaestiones. Prima est, utrum 
homo hominibus debeat frui, vel uti. Secunda utrum Deus hominibus fruatur, vel utatur. Tertia, 
utrum virtutibus uti, vel frui debeamus. Secunda ibi: Sed cum Deus diligat nos. Tertia ibi: Hic 
considerandum est. Et quaelibet istarum dividitur in duas partes, secundum quod primo 
magister praemittit quaestionem, secundo adiungit quaestioni responsionem. Partes patent. 
Circa materiam istius lectionis quaero hanc quaestionem.  

	

																																																								
22 Cap. 3 


