
Quaestio III 

 

An beatus unica duntaxat ratione in obiectum beatificum tendat? 

Colligitur denique obiectum fruibile non sub eadem ratione movere intellectum et voluntatem, 
licet Beatus ad divinam personam sine essentia, sicut ad divinam essentiam sine personis, 
actum fruitionis nequeat terminare, ne dum possit una persona frui sine alia. 

 

UTRUM BEATUS in obiectum fruibile, sive beatificum tendat sub una tantummodo ratione? 
Et videtur quod non, quia obiectum claudens in se diversas rationes formales irreducibiles ad 
se invicem ex sui natura hoc habet, quod in ipsum tendatur diversis rationibus. Obiectum 
fruibile est huiusmodi, ergo etc. Maior patet. Probo minorem, quia ratio divinitatis et relationis, 
quae includuntur in Deo, qui est obiectum fruibile, irreducibiles sunt ad se invicem, cum 
divinitas sit ad se et non ad aliud, relatio vero ad aliud et non ad se. CONTRA tendens in 
obiectum simplicissimum, tendit in ipsum tantummodo sub una ratione. Obiectum fruibile est 
simplicissimum, ergo etc. Maior patet, quia, ubi est rationum diversitas, non est summa 
simplicitas. Simplicius enim est quod est simplex re et ratione, quam quod est simplex tantum 
re. Minor etiam est nota, et theologice, et physice. Quod enim Deus sit summe simplex, 
expresse probatur 12 Metaphysicae1. IN ISTA quaestione sunt quattuor videnda. Primo, utrum 
obiectum fruibile sub una ratione moveat tam intellectum, quam voluntatem ipsius beati. 
Secundo, dato quod non, videndum est, utrum ipsam voluntatem beatam moveat sub diversa 
ratione in tantum, quod actus fruitionis possit terminari ad essentiam divinam, absque hoc, quod 
[84b] * terminetur ad personam. Tertio, utrum possit terminari ad personam, sine terminatione 
ad essentiam. Et quarto, utrum possit terminari ad unam personam absque hoc, quod terminetur 
ad aliam.  

QUANTUM ergo ad primum dicendum est quod, quamvis eadem res indistincta sit obiectum 
intellectus et voluntatis, hoc tamen esse non poterit sub eadem ratione, quia volibile ut volibile 
est alterius rationis, quam intelligibile ut intelligibile. Sed obiectum voluntatis est volibile, 
intellectus intelligibile, ergo etc. Maior patet, quia illa differunt, quorum unum manet, altero 
non manente. Sed manente ratione intelligibilis ut actu movet intellectum, non manet ratio 
volibilis, ergo etc. Maior patet per se. Minorem probo, quia idem homo heri intelligens vinum, 
et volens vinum, hodie intelligit vinum et non vult vinum, eo quod aliqua condictio bonitatis ex 
parte vini sit mutate. Ergo ratio intelligibilis manet, actu movens, et ratio volibilis non manet, 
actu movens. 2. Praeterea, Deus hodie intelligit hunc hominem, puta Socratem quem etiam heri 
intellexit, et tamen non amat eum hodie, quamvis eum heri amaverit. Ergo ratio amabilis, sive 
volibilis non est ratio intelligibilis. Antecedens patet, quia cessante hodie in Socrate bono 
morali, quod heri sibi infuit, Deus non amat hodie eum, quem heri amavit. Consequentiam 
probo, quia cum in Deo ab intra nulla cadat mutatio, ergo oportet quod volitionis cessatio et 
intellectionis continuatio, solummodo contingat ex diversitate rationum obiectalium, quarum 
una scilicet ratione volibilis cessante, cessat quo ad hoc Dei volitio; altera vero, scilicet ratione 
cognoscibilis permanente, dicitur quoad hoc Dei cognitio permanere. 3. Praeterea, si idem sub 
eadem ratione esset obiectum intellectus et voluntatis, tunc actus intelligendi et actus volendi 
essent eiusdem rationis, et specie non different. Consequens est falsum, ergo et antecedens. 

																																																								
1 Tex. c. 49 



Consequentiam probo, quia, ut patet 2 De anima,2 actus distinguitur per obiecta, cum ergo idem 
quantum ad rem obiiciatur intellectui et voluntati. Si etiam idem quantum ad rationem eis 
obiiceretur, non apparet unde confingere possemus differentiam actuum ex distinctione 
obiectorum. 4. Praeterea, Deus intelligit malum culpae et non vult malum culpae. Ergo, idem 
sub eadem ratione non obiicitur intellectui et voluntati. Consequentia patet, quia rationes 
seorsum abinvicem reperibiles non sunt eadem ratio. SED CONTRA praedictam conclusionem 
est quisdam doctor3, qui ponit quod quandocunque aliquid obiicitur intellectui et voluntati, 
obiicitur eis sub eadem ratione, quia, si sub alia et alia ratione, aut una contineretur sub alia, aut 
ambae sub tertia, aut essent aequales, aut simpliciter disperatae. Non primo modo, quia 
potentiae sunt aeque abstractae, et ideo nec ratio obiecti voluntatis potest contineri sub ratione 
obiecti intellectus, nec econverso, quia in omne illud, in quod potest una, potest et * altera. Nec 
secundo modo, quia tunc non moverent ut duae distinctae rationes, sed magis ut una, quia 
moverent secundum convenientiam illam, quam haberent in illa tertia. Nec tertio modo, quia 
totum, quod intellectus intelligit, intelligit sub ratione sui obiecti, et omne, quod vult voluntas, 
vult sub ratione sui obiecti. Si etiam rationes istae essent totaliter disperatae, tunc voluntas de 
necessitate ferretur in non cognitum et intellectus in non volitum, quod est inconveniens. 2. 
Praeterea, cum voluntas et intellectus ferantur in idem obiectum, si sub diversa ratione 
moventur ab obiecto, aut istae rationes differunt realiter, aut sola ratione. Non primo modo, 
quia ens bonum et unum non differunt realiter ut probat Commentator 4. Metaphysicae contra 
Avicennam4. Nec secundo modo, quia rationes obiectales sunt priores actibus, quos causant in 
potentiis. Sed omnis distinctio rationis est posterior actu intelligendi, cum sine ipso fieri non 
possit. [85a] * Et confirmatur, quia cum rationes obiectales sint causa actuum realium in 
potentiis, si tales rationes essent constitutae per actum rationis, tunc sequitur duplex 
inconveniens. Primo, quia idem esset causa sui ipsius. Secundo, quia ens rationis esset causa 
entis realis. SED ISTA NON concludunt, quia si idem sub eadem ratione esset obiectum 
intellectus et voluntatis, intellectus et voluntas essent una indistincta potentia, saltem quoad 
nostram innotescentiam. Consequentia patet, quia distinctio potentiarum, quamvis causaliter 
non sit ex actibus, tamen non cognoscitur a nobis, nisi per distinctionem actuum. Et sic etiam 
intelligendus est Philosophus 2 De anima, cum ait: Potentiae distinguuntur per actus.5  Et quia 
actus distingui et specificari non possunt, nisi ut sunt ab obiectis sub alia et alia ratione, ut patet 
in eodem secundo De anima, ergo de primo ad ultimum, indistinctam potentiarum notitiam, 
absque huiusmodi rationum distinctione nullatenus poterimus pervenire. AD PRIMUM ergo 
dicendum quod istae rationes aliquo modo se mutuo consequuntur, aliquo vero modo est in eis 
excedens et excessum. Nam, si voluntas et intellectus secundum istas rationes comparantur ad 
sua obiecta per actus proprios, tunc est in eis excedens et excessum, et hoc maxime in sensu 
composito, cum hoc verbum est praedicatur tertio adiacens. Nam ego volo me esse regem, non 
tamen intelligo me esse regem, quia non sum rex. Et quod non est, hoc intelligi non potest, ut 
patet primo Posteriorum. Item possum intelligere me esse turbatum, et tamen non volo me esse 
turbatum. In sensu etiam simplici intelligere excedit velle quantum ad actum positivum ipsius 
voluntatis, quia intelligo homicidium, et tamen non volo homicidium. Sed si una istarum 
potentiarum comparatur ad obiectum secundum rationem obiecti, non per actum proprium, sed 
per actum alterius potentiae, tunc nec est in eis excedens, nec excessum, sed in omni sensu se 
mutuo consequuntur, quia, si intelligo homicidium, tunc ego volo me intelligere homicidium. 
Si ego volo me esse regem, ego intelligo me velle esse regem, et sic de aliis. Patet ergo, quod 
argumentum procedit ex insufficienti divisione, quia istae rationes proprie loquendo non sunt 
disperatae, nec una est universalior alia, sed habent se modo iam dicto. Ad secundum dicendum 
																																																								
2 Tex. c. 33 
3 Gotfredus 
4 Tex. c. 3 
5 Tex. c. 33 



quod istae rationes sunt originaliter in obiecto ex naturali fecunditate obiecti; non sunt tamen 
actu distinctae, nisi cum obiectum praesens fuerit potentiis supradictis, sed posita tali praesentia 
sine omni transmutatione facta circa obiectum, huiusmodi rationes, quae potentia fuerunt in 
obiecto et indistinctae, sunt actu distinct, sicut posito quod non sit actu aliqua magnitudo, nisi 
una sola magnitudo pedalis, haec quamvis actu nec si aequalis, nec inaequalis, ex natura tamen 
sua potentialiter habet rationem aequalis et inaequalis. Cum possibile sit dare magnitudinem 
pedalem, respectu cuius habebit rationem aequalis, et tripedalem, respectu cuius habebit 
rationem inaequalis, quae si ponatur esse actu, tunc aequalitas et inaequalitas, quae in prima 
magnitudine fuerunt in potentia et indistinctae, sine omni transmutatione facta in tali 
magnitudine, erunt actu distinctae. Posset ergo dici quod minor non est vera, quia quamvis istae 
rationes non different realiter, sicut duo absoluta, differunt tamen ut duo respectiva. Ad 
probationem dico quod quamvis fundamentum sit unum et indistinctum, tamen respectus reales 
possunt multiplicari in eodem fundamento, iuxta multiplicationem terminorum huiusmodi 
respectus terminantium. Alii dicunt6, quod istae rationes, licet materialiter sint idem, differunt 
tamen formaliter, et ex natura sui. Hanc tamen opinionem non intendo ad praesens tractare 
usque ad distinctionem 6. Ibi enim respondebo motivis eorum, quibus probare nituntur 
huiusmodi formalitates in Deo et creaturis. EST ETIAM alius doctor qui ait quod obiectum 
fruibile [85b] * ad intellectum et voluntatem dupliciter potest comparari, scilicet in ratione 
moventis et in ratione terminantis. Primo modo dicit quod intellectui et voluntati obiicit se sub 
eadem ratione. Sed secundo modo, sub alia et alia ratione. Probat primum unico medio sic. 
Quandocunque aliquod movens movet duo mobilia secundum quendam ordinem, puta unum 
mediante alio, tunc semper movet secundum per eandem rationem, per quam movet primum. 
Sed obiectum fruibile sic movet intellectum et voluntatem ad suos actus, quod volentem movet 
mediante intellectu, ergo etc. Maior probatur, quia, si moveret secundum per aliam rationem, 
tunc non moveret ipsum mediante primo. SECUNDAM CONCLUSIONEM concede, quia 
idem ego pono. Sed ista prima non videtur esse vera, quia ab eodem res habet esse et distinctum 
esse, ut patet 4 Metaphysicae et in pluribus aliis locis philosophiae. Sed secundum istum 
doctorem obiectum ut habet rationem moventis causat actum, et ipsum in esse producit, et ut 
terminat, dat sibi distinctum esse. Ergo, si sub alia, et alia ratione terminat alium, et alium 
actum, sub alia et alia ratione movebit ad alium, et alium actum. 2. Praeterea, cum isti actus per 
obiectum movens causati sint in illo priori, quod tu ponis antequam terminentur, vel sunt aliquo 
modo distincti, vel omnino indistincti. Si primo modo, cum secundum te nulla sit ibi distinction, 
nisi a distinctis rationibus, ergo obiectum ut movens, movet sub distinctis rationibus, et non sub 
una tantum, ut tu dicis. Si autem illi actus in illo priori sunt omnino indistincti, tunc actus 
intelligendi et actus volendi erunt unum chaos iam in esse productum, non tamen habens 
distinctum esse. 3. Item circularis erit distinction, quia tu ponis istas rationes potentialiter esse 
in obiecto, nec actu distingui, nisi cum isti actus terminati fuerint ad obiectum, et cum hoc 
ponis, quod ipsi actus specificantur et distinguuntur per hoc, quod terminantur ad obiectum sub 
distinctis rationibus, et sic rationes distinguentur propter distinctionem actuum, et actus erunt 
distincti propter distinctionem rationum, quod est circulus manifestus, et idem erit causa 
distinctionis sibi ipsi. Maior etiam rationis suae non videtur esse vera, quia species lapidis 
movet intellectum mediante fantasia, et hoc secundum quendam ordinem, quia primo fantasia, 
et postea intellectum, et tamen non movet secundum per eandem rationem per quam movet 
primum, quia fantasiam movet sub ratione fantasiabilis materialiter ipsam immutando, 
intellectum movet sub ratione quidditatis intelligibilis spiritualiter ipsum immutando. Item, 
quamvis sol mediantibus planetis et aliis corporibus caelestibus moveat ista inferior, sub alia 
tamen ratione immutat superior, et sub alia ista inferior. Illa enim immutat intentionaliter, ista 

																																																								
6 Scotus 



vero realiter, illa formaliter illuminat, multa vero de illis inferioribus non sunt luminis receptive, 
puta venae mineralium in corde terrae et cetera huiusmodi, quae sol suo lumine non contingit. 

 QUANTUM ad secundum principale dicendum quod beatus non potest frui divina 
essential, nisi fruatur personis, quia in tantum aliquid est fruibile, in quantum est bonum. Sed 
essentia divina cum tribus personis est tantum una bonitos, ergo et tantum unum fruibile. 2. 
Praeterea, solo ultimo fine beatifice frui debemus, sed essentia circumscriptis personis non 
habet rationem ultimi finis, quia non potest habere rationem summi boni, nisi prout habet esse 
divinum. Circumscriptis autem personis, iam non haberet esse divinum, immo nullum haberet 
esse, quia sibi non competit esse, nisi in tribus suppositis. Propter quod ait Augustinus 5 De 
trinitate,7 quod, sicut Pater et Filius et Spiritus Sanctus non sunt duo, vel tria principia, sic pari 
ratione non sunt duo, vel tres fines. 4. Praeterea, sicut se habet fruitio inordinata ad essentiam 
creaturae, sic se habet frui-[86a]-tio ordinata ad essentiam creatoris. Sed essentia creaturae 
abstracta a supposito frui non possumus, ergo nec divina. Probo minorem, quia circa essentiam 
sic abstractam, non possumus habere actum, nisi mere speculativum, omnes enim operationes 
sunt circa singularia, ut patet 1 Metaphysicae8 4. Praeterea, quaecunque se aequaliter offerunt 
intellectui, aequaliter intelliguntur. Sed essentia divina et relatio divina aequaliter se offerunt 
intellectui beato, quia aequaliter sunt praesentes, ergo aequaliter intelliguntur et per consequens 
beatus simul et aequaliter ipsis fruitur. 5. Praeterea, manente eadem causa, manet idem effectus. 
Sed causa quare pater non potest videri sine filio est, quia idem sunt, ut patet per Augustinum 
primo De trinitate. Ergo cum essentia sit unum et idem cum persona ipsa, non poterit videri 
sine persona, nec per consequens poterit esse obiectum fruibile sine persona. SED CONTRA 
praedicta sunt quidam dicentes9 quod tam viator fruitione viae, quam beatus fruitione patriae 
possunt frui divina essentia, non fruendo persona. Primum probant sic. Illud quod viator potest 
distincte concipere, illo potest distincte frui maxime, si habet rationem puri boni. Sed essentiam, 
cum sit quid absolutum, potest distincte concipi a viatore, non concepta relatione, et per 
consequens non concepta persona. 2. Praeterea, naturali ratione potest viator concludere Deum 
esse summum bonum, et per consequens eo frui fruitione viae. Sed naturali ratione non potest 
attingere divinam personam nam, cum divina persona sit quid relativum et relativa simul 
cognoscuntur naturali intelligentia, si unam personam cognosceret naturali ratione, totam 
trinitatem cognosceret naturaliter, quod est impossibile. Ergo, attingendo ad Deum sub ratione 
summi boni, solum attingit divinam essentiam, et per consequens ipsa sola fruetur. Secundo 
dicunt isti quod, quamvis de facto beatus fruatur essentia cum personis, posset tamen fieri per 
absolutam Dei potentiam, quod beatus frueretur divina essentia sine fruitione personae, quia 
quandocunque aliquis actus respicit aliqua duo, unum tanquam obiectum primarium, in quod 
principaliter tendit et a quo specificatur, aliud tanquam secundarium in quod solum tendit 
virtute primi obiecti, potest Deus facere, quod ille actus terminetur ad primarium, absque eo, 
quod terminetur ad secundarium. Sed actus fruitionis respicit divinam essentiam, ut obiectum 
primarium, sed trinitatem personarum ut secundarium, ergo etc. Maior patet, quia propter hoc 
potest facere Deus quod intellectus beati per actum suum terminetur ad divinam essentiam 
absque eo, quod terminetur ad creaturas, quae quasi secundaria obiecta relucent in ea. Si enim 
Deus hoc non posset tunc videns divinam essentiam necessario videret omnia, quae relucent in 
ea, quod est falsum, ergo etc. 4. Praeterea, quando aliqua sunt conceptibiliter distincta, Deus 
potest intellectum beati ducere in unum, non ducendo in aliud. Sed essentia divina et persona 
conceptibiliter distinguuntur. Illa minor multipliciter probari potest per diversa eorum dicta, 
quae in diversis locis ponuntur. Primo sic. Absolutum et respectivum sunt conceptibiliter 
distincta, sed essentia divina et persona divina sunt huiusmodi, ergo etc. Secundo sic. In isto 
																																																								
7 Cap. 8 tom. 3 
8 In Prooem. 
9 Scotus 



signo originis, quo Pater praecedit Filium, Pater intelligit divinam essentiam; alias aliquam 
perfectionem acquireret ex productione Filii. Sed in isto priori non intelligit divinam essentiam 
in persona Filii quia tunc falsum intelligeret, cum in illo priori essentia divina non sit in persona 
Filii, ergo divina essentia est conceptibilis absque persona Filii, et pari ratione absque persona 
Spiritus Sancti et Patris. Tertio, quia essentia creaturae potest concipi absque persona, ergo et 
divina. Consequentia patet, quia maioris intelligibilitatis est divina essentia, quam creata. 
Quarto, quia a quo aliquid non capit entitatem, ab eo non capit intelligibilitatem, ut patet 2 
Metaphysicae. Sed essentia divi-[86b]-na non capit entitatem a personis, sed magis econverso, 
quia proprietates non dant aliquod esse ipsi essentiae, ergo divina essentia est per se 
intelligibilis. Quinto, quia quod habet per se sine aliis rationem veritatis, habet per se sine aliis 
rationem intelligibilitatis, cum verum sit obiectum intellectus. Sed divina essentia per se sine 
personis habet rationem veritatis, cum veritas sit perfectio simpliciter. Nulla autem perfectio 
simpliciter inest essentiae per personas, sed econverso inest personis per essentiam. Sexto, quia 
quicunque intellectus negat praedicatum aliquod de aliquo subiecto, necesse est ut habeat alium 
conceptum de praedicato, et alium conceptum de subiecto, alias negaret idem de seipso. Sed 
intellectus beati potest dicere quod essentia non est persona, saltem secundum rationem, alias 
essentia et persona non different ratione. Ergo, potest habere alium conceptum de essentia, et 
alium de persona. 7. Praeterea, quando aliquis intellectus idem praedicatum vere affirmat de 
uno subiecto, et vere negat de alio, necesse est ut alium conceptum habeat de uno illorum 
subiectorum, et alium de alio. Sed intellectus cuiuslibet beati vere dicit essentiam divinam esse 
personam Filii, et vere negat personam Patris esse personam Filii, ergo alium conceptum habet 
de essentia et alium de Patre. Et quicquid per modum summi boni beatus distincte potest 
concipere, illo distincte potest frui, ergo per haec septem media semper potest concludi quod 
beatus distincte potest frui essentia divina. 

 SED DICTUM istius doctoris non videtur esse verum, quia cognitio beatifica non potest 
esse imperfect. Sed cognitio essentiae sine propriis suppositis est imperfecta, quia abstracta et 
confusa. 2. Praeterea, secundum istum doctorem, visio intuitiva est rei existentis ut existens est, 
et praesentis ut praesens est. Sed notitia beatifica secundum eundem doctorem est notitia 
intuitiva, cum ergo divina essentia non sit praesentialiter existens, nisi ut est in tribus suppositis, 
ideo ex dictis istius doctoris convincitur quod beatus nec beata visione, nec per consequens 
fruitione poterit attingere essentiam divinam, ipsam a personis praescindendo. 3. Praeterea, 
nihil potest cognosci intuitive, nisi omnia in eo contenta, maxime quae sint realiter distincta, 
distincte cognoscantur. Sed in divina essentia sunt tres personales proprietates realiter 
distinctae. 4. Praeterea, impossibile est, essentiam divinam beatifice concipi sine eo, quod per 
se et non per accidens facit ad beatitudinem obiective. Sed personae divinae sunt huiusmodi, 
ergo etc. Maior patet. Minorem probo quia, si personae divinae per accidens facerent ad 
beatitudinem, tunc non magis beatificum esset videre personas divinas in divina essentia, quam 
ipsas creaturas relucentes in essentia, quod est absurdum, et contra Augustinum 1 De Doctrina 
Christiana,10 ubi ait: Res, quibus fruendum est, sunt Pater et Filius et Spiritus Sanctus, trinitas 
unus Deus. 5. Item, quaecunque persona per se non spectat ad obiectum fruibile, illa adoranda 
non est adoratione latriae, ut patebit in 3 libro.11 Ergo, si tres divinae personae non per se 
facerent ad beatitudinem, non deberemus sanctam trinitatem adorare adoratione latriae, quod 
nimis esset periculosum tenere, et per consequens periculosa esse videntur ex quibus ista 
sequuntur. SOLVENDO ergo rationes eorum, de primis duabus non curo, quia non video ex 
hoc sequi aliquod inconveniens, si ponatur quod viator obscure cognoscens divinam essentiam 
ex fantasmate rerum creatarum, quae est cognitio abstractiva et imperfecta, etiam ipsa fruatur 
fruitione imperfect. Qui tamen hoc nollet tenere habet negare minorem primae rationis, dicendo 
																																																								
10 Cap. 5 tom. 3 
11 Dist. 9 



quod, licet determinate non cognosceretur illud suppositum esse relativum, tamen, sicut obscure 
cognosceret essentiam, sic obscure et indeterminate cognosceret suppositum illius essentiae. Et 
eodem modo dicendum est ad minorem illius secundae rationis, quia, sicut naturali ratione 
obscure cognosceret divinam essentiam, sic obscure et indeterminate cognosceret divinam 
personam. Nullus enim ita demens est, qui [87a] * istud summum bonum, quod omnium 
bonorum optimum concipiat per modum accidentis, sed magis per modum per se existentis, qui 
conceptus immediate implicat conceptum suppositi, quamvis non determinati, puta absoluti, vel 
relativi. Ad tertium dicendum quod maior non est vera universaliter loquendo eo modo quo ipsi 
eam assumunt, quia Deus non posset facere quod cognitio sua terminaretur ad essentiam suam, 
ita quod non cognosceret creaturas, quamvis creaturae sint suae cognitionis obiectum 
secundarium, et essentia sua primarium. Etiam minor non est vera, nam obiectum primarium 
differt realiter a secundario, quia ordo realis requirit extrema realiter distincta. Sed inter 
obiectum primarium et secundarium est ordo realis, maxime quando ambo ponuntur esse 
actualiter, et non solum possibiliter, non enim potest fieri per actum rationis, quia ordo 
obiectorum potentiae intellectivae naturaliter praecedit actum potentiae, cum actus talis 
innascatur ex obiectis. Si ergo essentia divina esset obiectum primarium, et personae essent 
obiectum secundarium, tunc realiter differret essentia a personis, et sic haberemus 
quaternitatem realem in divinis, quae est damnata extra de Summa Trinitate et fide catholica 
capitulo Damnamus. Ad quartum dicendum quod maior ad praesens propositum nihil valet, 
quia quando aliqua conceptibiliter differunt, quae tamen sunt idem realiter omnino, tam actu, 
quam potentia, tunc quamvis abstractive et obscure unum possit cognosci sine alio, non tamen 
intuitive, et per consequens nec beatifice, quia quae omnino sunt idem realiter, viso uno perfecte 
et intuitive, necessario videtur et alterum perfecte et intuitive. Cum ergo argumentum istius 
doctoris procedat de visione beatifica, quae non potest esse nisi perfecta et intuitive, et divina 
essentia sit omnino realiter idem cum personis. Ideo dato quod differunt conceptibiliter, ad huc 
tamen nulla potentia fieri posset, quod essentia beatifice videretur absque personis. Etiam minor 
potest negari. Ad cuius intellectum est advertendum, quod aliqua differre conceptibiliter, potest 
dupliciter intelligi. Uno modo, quod habeant perfectos conceptus distinctos, quorum unus 
perfecte possit inesse ipsi concipienti alio excluso, et sic divina essentia et personae sive etiam 
proprietates non differunt conceptibiliter; quia quicunque perfecte concipit divinam essentiam, 
ille etiam perfecte concipit divinas personas cum suis proprietatibus relativis. Alio modo, potest 
intelligi aliqua differre conceptibiliter ex eo quod quis obumbrata intelligentia hic in via, 
incomplete concipit unum, alterum non concipiens. Et sic concedo quod absolutum et relativum 
differunt conceptibiliter etiam in divinis. Ex hoc autem non potest concludi quod beatifice 
videatur unum, altero nondum viso, et per hoc patet quid sit dicendum ad primam probationem 
minoris. AD PROBATIONEM secundam dicendum quod in nullo signo prioritatis intelligit 
Pater essentiam divinam, in quo non intelligat eam Filius, quia vel loqueris de intelligere, ut est 
actus essentialis, et sic est commune tribus personis. Illud enim intelligere nunquam fuit in 
Patre, quin idem intelligere esset in Filio et Spiritu Sancto eodem signo, quo fuit in Patre. Vel 
loqueris de intelligere notionali, quod quidem intelligere, cum sit relativum, et relativa simul 
sint natura et naturali intelligentia, sequitur idem, quod primo scilicet quod Pater in nullo signo 
intellexit, in quo filius non intellexit. Et cum additur quod, si Pater in illo signo prioris non 
intelligeret essentiam, tunc aliquid acquireret ex productione Filii, ista argumentatio est ita 
contra te, sicut contra quoscunque alios, quia, si esset tale prius in divinis, vel in illo priori, 
Pater intelligeret Filium, et tunc intelligeret essentiam divinam in Filio, quod tu negas, et eodem 
signo prioritatis Filius intelligeret eandem essentiam in se et in Patre, vel in illo priori. Patet 
non intelligeret Filium, tunc ipse Pater acqui-[87b]-reret aliquid ex Filio in esse product, quia 
intelligeret eum, quem primo non intellexit. Et ideo dicendum est cum Augustino et Athanasio, 
et ceteris sanctis doctoribus, quod in divinis, nec est prius, nec posterius, sed totae tres personae 
coeternae sibi sunt, et coaequales. Prioritas enim originis in Patre non dicit aliquam 



praecessionem, nec posterioritas originis in Filio dicit aliquam successionem, sed totalem 
concernunt simultatem. Non enim attenditur hic prioritas in habendo rem, quae est divina 
essential, sed tantummodo in modo habendi eam, quia Pater habet omnia, quae habet a se, et 
non ab altero. Filius autem non a se, sed ab altero. Propter quid ait Augustinus contra 
Maximinum Libro 3:12 Cum dicitur Filius a Patre genitus, ostenditur ordo, non quo alter sit 
prior altero, sed quo alter sit ex altero. Ad tertiam probationem dicendum quod loquendo de 
conceptu cognitionis intuitivae, tunc antecedens est falsum, quia secundum istum doctorem, 
nulla potentia fieri potest, quod natura rei intuitivae cognoscatur, nisi prout actualiter praesens 
existit, quod sine supposito esse non potest. Si autem loquaris in antecedente de conceptu 
cognitionis abstractivae, tunc consequentia est falsa, quia, ut superius probavi, divina essentia 
non potest perfecte cognosci, nisi intuitive cognoscatur. Etiam in proposito loquimur de 
beatifica cognitione, quae necessario est intuitiva. Ad quartam probationem dicendum quod, 
licet essentia divina non habeat entitatem et intelligibilitatem a personis causaliter, ita quod 
personae sint causae entitatis essentiae, tamen ad hoc quod essentia sit ens et intelligibilis, 
necessario coexigit personas, quae sunt idem realiter quod ipsa, et sine quibus impossibile est 
eam esse. Est enim diligenter notandum quod, licet naturae creatae non repugnet perfecte 
concipi sine actu esse, et ut possibilis est ad esse, cum ipsa non sit suum esse, quia non est purus 
actus; hoc tamen divinae essentiae totaliter repugnant. Ipsa enim cum sit purus actus, non potest 
perfecte concipi, nisi sua actualis existentia concipiatur et per consequens concipiatur divina 
persona, sine qua divina naturam actu existere est impossibile. Ad quantam probationem 
dicendum quod maior est vera, si habet a se veritatem et sine aliis tam causaliter, quam 
coexigenter. Ad minorem dico quod divina essentia non habet suam veritatem sine personis, 
saltem coexigenter, divina enim essentia, circumscriptis personis, haberet minus esse, quam 
essentia cuiuscunque creaturae, suo supposito circumscripto, quia essentiae creatae non 
repugnat esse possibile distinctum contra esse actuale, sive contra actualem existentiam 
suppositi. Sed circumscripto esse actuali a divina essentia, et ipsa posita in esse possibili, ipsa 
divina essentia non plus haberet de entitate, veritate, vel de quacunque alia perfectione, quam 
chymera, cum ipsa secundum sui naturam sit purus actus, qui ab actuali existentia, et per 
consequens ab esse personali circumscribi non potest, nisi per falsum intellectum, vel saltem 
per intellectum fictum. Ad sextam probationem dicendum quod, si in maiori intelligas quod 
habeat distinctum conceptum sic, quod possit concipi primo non concepto, tunc maior est falsa, 
unum enim relativorum vere negatur ab altero, et tamen unum non potest concipi sine altero. 
Ad minorem dico quod, dato quod essentia habeat alium conceptum a persona, tamen ratione 
suae actualis existentiae, a qua absolvi non potest suus conceptus, loquendo de conceptu 
perfecto, necessario coexigit conceptum personae, sine qua impossibile est essentiam divinam 
actualiter existere. Per idem patet ad septimam probationem.  

QUANTUM AD TERTIUM principale dicendum quod beatus non potest frui divina persona, 
nisi fruatur essential, quia sine illo beatus non potest frui divina persona, sine quo persona non 
potest esse, vel intelligi. Sed sine divina essentia persona divi-[88a]-na non potest esse, vel 
intelligi. Praeterea, obiectum fruibile debet habere rationem summi boni, sed persona divina, 
circumscripta essentia divina, non habet rationem alicuius boni. Praeterea, obiectum fruibile 
habet rationem perfecte quietativi animae rationalis, sed relativum sine fundamento, etiam dato 
quod posset concipi, nullatenus quietaret. Contra istam conclusionem nullus doctor assumpsit 
quod ego sciam, ergo hic transeo. 

QUANTUM ergo ad quartum principale dico quod beatus non potest frui una persona divina, 
nisi fruatur et altera, quia ipse non potest cognoscere perfecte unam sine alia, ergo nec frui. 

																																																								
12 Cap. 14 



Antecedens patet, quia nulla potentia potest fieri quod unum relativum perfecte cognoscatur, 
altero non cognito. Esset enim contradiction, quia sequitur quod esset relativum, et non esset 
relativum, et eodem modo dicitur frui. 2. Praeterea, in quibus est una, et penitus indistincta ratio 
fruibilitatis, illa quo ad actum fruitionis, circa ipsa eliciendum non possunt ab invicem separari, 
sed ratio summe bonitatis, quae est ratio fruibilitatis, est una et indivisa in tribus personis. 3. 
Praeterea illa, quae non possunt seorsum cognosci cognitione abstractiva et imperfecta, non 
possunt abinvicem separari cognitione intuitiva, quae est omnino perfecta, duo relativa sunt 
huiusmodi, ergo. Maior patet, quia quamvis intellectus secundum abstractivam notitiam possit 
separare illa, quae in re ad extra sunt unita, ut patet per Commentatorem 12 Metaphysicae.13 
tamen hoc non potest fieri secundum notitiam intuitivam, qua fertur intellectus super rem 
secundum propriam, et actualem suum existentiam. Cum ergo personae divinae sint relativae, 
et notitia fruitiva sit intuitiva et perfecta, ergo etc. 4. Praeterea, si beatus frueretur una persona 
sine aliis, aut frueretur illa persona ut absoluta, aut ut relativa. Si primo modo, tunc cognitio 
praevia beatae fruitioni esset falsa simpliciter, cum in divinis nulla sit persona absoluta. Si 
secundo modo, sequitur quod relativum, ut relativum, cognoscitur sine notitia sui correlativi, 
quod est impossibile, cum relativa, ut relativa, sint simul natura, et naturali intelligentia. 5. 
Praeterea, obiectum fruibile quietat voluntatem. Sed voluntas beati non potest ab una persona 
quietari sine alia. Maior patet, minorem probo, quia quod est quietatum, non amplius est 
quietabile. Ergo, si voluntas esset quietata in una persona, non esset quietabilis ab alia, et per 
consequens ita beatificaretur ab illa, quod non esset beatificabilis ab alia. 6. Praeterea, si beatus 
divinis personis potest frui distinctis fruitionibus, aut illae duae fruitiones sunt simul 
compossibiles, et tunc duo accidentia eiusdem speciei erunt simul in eadem potentia, quorum 
utrunque adaequat totam capacitatem potentiae; vel sunt incompossibiles, et tunc neutra erit 
fruitio beata, quia de ratione actus beatifici est, quod sit perpetuus. Et ista est expressa beati 
Augustini intentio, qui primo De Trinitate ait: Hoc est plenum gaudium, quo amplius non est, 
frui trinitate * Deo14. Et eodem libro ait15: Sive audiamus, Domine, ostende nobis filium, sive 
audiamus, ostende nobis Patrem. Tantumdem valet, quia neuter sine altero potest ostendi, unum 
quippe sunt, sicut ipse ait, Ego et Pater unum sumus. SED OPPOSITUM illius conclusionis 
ponit ille doctor, cuius dicta sunt paulo ante recitata et improbata, et illud probat primo de 
viatore, quia illis potest viator distincte frui, quae a viatore possunt distincte cognosci. Sed unam 
personam potest viator distincte cognoscere sine alia, cum respectu personarum sint distincti 
articuli fidei, aliqui enim respiciunt Patrem, aliqui Filium et aliqui Spiritum Sanctum. Cum ergo 
quaelibet divina persona habeat rationem summi boni, ergo. 2. Praeterea, ecclesia instituit 
distinctas orationes, aliquas ad patrem dirigendo, aliquas ad filium, [88b]* aliquas ad Spiritum 
Sanctum. 3. Praeterea, si instatur quod personae sunt relativae, et ideo non potest quis una frui 
sine alia, respondent quod relativa oppositio, quo ad hoc non obstat, quia creator et creatura 
relative dicuntur et tamen fruimur creatore et non creatura. Dicunt etiam quod beatus potest de 
absoluta Dei potentia frui una persona, non fruendo alia. Rationes autem, quibus hoc probant, 
omnes tactae et infirmatae sunt per solutiones positas contra rationes eorum in secundo 
principali, et ideo hic transeo. Formabo tamen duo sophismata ex dictis eorum. 4. Si aliqua 
esset repugnantia vel contradictio, frui beatum una persona sine alia, hoc maxime esset pro 
tanto, quia, cum sint relativae, una sine alia intelligi non potest. Sed hoc non obstat, quia Pater 
ut Pater non refertur ad Spiritum Sanctum, ergo Patri ut Pater est non repugnat, quin possit 
intelligi sine Spiritu Sancto, et per consequens non repugnat, quin voluntas beati eo possit frui, 
sine Spiritu Sancto, et eodem modo de Filio respectu Spiritus Sancti. 5. Praetera, una persona 
potest terminare realem carnis assumptionem, quam non terminat alia. Ergo, una persona potest 
terminare veram cognitionem, quam non terminat alia. Antecedens patet ex fide, consequentia 
																																																								
13 Com. 39 
14 Cap. 8 tom 3 
15 Cap. 1 



videtur esse nota de seipsa. SED NEC ISTA concludunt, quia, si quacunque potentia beatus 
frueretur una persona, non fruendo aliis, tunc actus illius fruitionis, vel erit perfectus, vel 
imperfectus. Si primo modo, tunc superflueret ad beatitudinem actus circa alias personas, quod 
est contra Augustinum in principio De Doctrina Christiana, ubi ait16: Res quae nos beatos 
faciunt sunt Pater et Filius et Spiritus Sanctus. Si secundo modo, tunc qua ratione actus circa 
illam personam esset imperfectus, eadem ratione circa alias esset imperfectus, cum non sit 
maior bonitas in aliis personis, quam in illa prima. Et sic actus fruitionis beatae circa totam 
trinitatem esset imperfectus, et per consequens non esset actus fruitionis beatae, quod est 
contradictio, actus enim beatificus non posset esse imperfectus. Quantum ad illa dicta de 
viatore, non facimus magnam vim, quia, sicut sua cognitio est imperfecta, sic et sua fruition, et 
ideo sine omni inordinatione posset viator ex aliqua devotione quandoque invocare patrem, non 
explicite faciendo mentionem de Filio, vel Spiritu Sancto; et pro illa morula Patri posset amative 
inhaerere, quod large loquendo frui potest appellari, et sicut dixi de Patre, sic fieri potest de 
Filio et Spiritu Sancto. Sed quicquid sit de hoc, dico tamen quod rationes illius doctoris, vel 
non concludunt, vel sunt contra propria dicta sua. AD PRIMUM ergo dicendum quod, sicut 
explicite et perfecta notitia non potest intelligi Pater, nisi intelligatur Filius, sic explicite et 
perfecta notitia non potest apprehendi articulus de Patre, nisi apprehendatur articulus fidei, qui 
est de Filio. Et cum additur quod quaelibet persona habet rationem summi boni, dico quod unum 
summum bonum est aequaliter in omnibus tribus, et ideo una sine alia perfectae frui non 
possumus. Ad secundum dicendum quod, quamvis aliquae orationes ecclesiae quandoque in 
principio, vel in medio dirigantur ad unam personam, semper tamen concludunt in fine de tota 
trinitate, ratione unius bonitatis fruendae, quae in divisa est una in omnibus tribus personis. Ad 
tertium dicendum quod non valet responsio ad instantiam, quia creator non refertur ad 
creaturam realiter, sed solum secundum rationem, et ideo non est simile, cum una persona 
realiter ad aliam referatur. Item, non est aliqua una bonitas communis creaturae et creatori, 
ratione cuius fruamur creatura, cum fruimur creatore, sicut est una summa bonitas trium 
personarum. Ad quartum dicendum quod ibi est peccatum acceptionis non causae pro causa: 
dimittit enim causam principalem, quae est existentia unius summae bonitatis fruendae in tribus 
per-[89a]-sonis, et tangit illud quod est accessorium, puta relativam oppositionem. Etiam potest 
dici ad minorem quod, licet Pater, ratione paternitatis, non dicatur relative ad Spiritum Sanctum, 
refertur tamen ad ipsum, ratione spirationis activae, quae realiter est in Patre, sine cuius 
cognitione persona Patris intuitive non potest cognosci ab ipso beato, et per consequens non 
potest persona Patris beatifice cognosci, nisi cognoscatur persona Spiritus Sancti. Et eodem 
modo de Filio. Ad quintum nego consequentiam. Et ratio negationis est quia visio beatam 
principaliter terminatur ad essentiam divinam, prout actualiter existit in tribus personis, ergo 
huiusmodi visio non potest terminari ad unam personam, nisi terminetur ad alteram. Sed 
asummptio humanae naturae principaliter et immediate terminatur ad personam divinam. Et si 
terminatur ad essentiam, hoc non est, nisi mediante persona. Cum ergo inter personas divinas 
sit realis distinctio, ideo praedicta assumptio ita potest terminari ad unam personam quod non 
terminabitur ad aliam. AD ARGUMENTUM principale dicendum quod non quaelibet ratio est 
ratio obiecti fruibilis et beatific, sed tantummodo ratio summi boni. Sed relatio, ut divinae 
essentiae secundum suum propriam rationem condistinguitur, non habet rationem summi boni, 
hoc enim solum competit ei ut identificatur essentiae divinae, et non ut sibi condistinguitur; et 
ideo non sunt in divinis duae rationes fruibiles, sed una tantum, ubi enim unum propter alterum, 
utrobique tantum unum. FORTE DICERET aliquis quod bonum dicitur aequaliter enti, ut patet 
primo Ethicorum. Sed relatio divina est verum ens, ergo est vere bona. Cum ergo sit increata, 
ergo est bonum increatum. Nunc autem ita est, quod bonum increatum est proprium obiectum 

																																																								
16 Cap. 6 tom. 3 



fruitionis. RESPONDEO dicendum quod, sicut divina relatio non habet distinctam entitatem ab 
essentia, sic non habet distinctam bonitatem ab ipsa, ergo etc.  

 

Brevissima postremae particulae huius distinctionis subdivision, in qua Magister horum 
voluminum materiam epilogans, dicendorum ordinem artificiose insinuat.  

OMNIUM ERGO, QUAE DICTA SUNT etc. Postquam Magister in littera trium 
praecedentium lectionum istius primae distinctionis investigavit materiam sui libri divisive et 
diffinitive, nunc in isto ultimo capitulo eiusdem distinctionis investigatae resumit epilogando, 
et dividitur in duas partes, quia primo Magister facit recapitulationem praedictorum. Secundo 
insinuat ordinem dicendorum, ibi: De quibus omnibus antequam de signis. Et haec est divisio 
et sententia illius capituli in generali. Circa quod quaero in speciali. [89b] * 

	


