DISTINCTIO II

Absolutissima totius operis divisio et praesentis distinctionis perspicua subdivisio, in qua
Magister aggreditur propositum negotium, agere nempe de Sacrosancto Misterio trinitatis.

HOC ITAQUE etc. Postquam Magister in prima distinctione tetigit materiam istorum quattuor
librorum et insinuavit ordinem dicendorum, modo prosequitur de dicendis. Et quia tractanda in
ista scientia sunt res et signa, ideo Magister primo tractat de rebus. Secundo de signis. Secunda
pars incipit ibi: Samaritanus autem. Res vero sunt multiplices, quia quaedam sunt fruibiles,
quaedam utibiles, quaedam utibile et fruibile simul in se concludentes. Et secundum hoc prima
pars dividitur in tres partes, quia primo tractat de fruibilibus. Secundo de utibilibus. Tertio de
fruibili et utibili modo admirabili in eodem concurrentibus. Secunda incipit ibi: Creationem
rerum. Tertia ibi: Cum venit ergo plenitudo. Prima dividitur in duas partes, quia primo Magister
determinat de Deo quantum ad ea, quae sibi conveniunt intrinsece. Secundo, quantum ad ea,
quae conveniunt sibi aliquo modo etiam extrinsece, puta per modum causae ibi: Cumque supra
etc. Prima in duas, quia primo tractat de Deo et suis perfectionibus intrinsecis. Secundo de
nominibus, huiusmodi perfectiones exprimentibus, ibi: Post praedicta differendum. Prima
dividitur in tres, quia primo determinat de Deo quantum ad essentiae unitatem, et personarum
trinitatem. Secundo, quantum ad personalis originis, et distinctionis alietatem. Tertio, quantum
ad maiestatis aequalitatem. Secunda pars incipit ibi: Hic oritur quaestio. Tertia ibi: Nunc
postquam etc. Prima in duas, quia primo Magister ostendit divinae essentiae unitatem et
personarum trinitatem ex Sacrarum Scripturarum auctoritate. Secundo ratione sumpta ex
creaturarum similitudine ibi, Apostolus namque etc.

Prima in duas, quia primo Magister instruit et informat lectorem istius scientiae et
universaliter Sacrae Scripturae. Secundo, de essentiae divinae unitate et personarum trinitate
incipit determinare ibi: Proponamus ergo in medium. Prima dividitur in tres partes, quia primo
Magister ostendit quod studens Sacrae Scripturae debet virtutibus pollere. Secundo insinuat
quid debet praesupponere et firmiter tenere. Tertio quem modum procedendi universaliter debet
habere. Secunda ibi: Omnes autem catholici. Tertia ibi: Ut in libro primo De Trinitate. Tunc
sequitur illa pars. Proponamus ergo in medium et dividitur in duas partes, quia primo
auctoritatibus Veteris Testamenti ostendit essentiae divinae unitatem. Secundo, divinarum
personarum ostendit trinitatem, ibi: Personarum quoque pluralitatem. Circa istam litteram
quaero. [91a] *

Quaestio I
An possit demonstrative concludi, unum tantum Deum esse?

In hoc quidem quaesito optime improbatur Deorum pluralitas, tam secundum numerum, quam
secundum speciem, genus et analogiam. Hinc unum dumtaxat Deum esse necessaria ratione
comprobari potest.

UTRUM POSSIT demonstrative probari, unum tantum Deum esse? Et videtur quod non, quia
illud non possumus demonstrare esse, cuius esse non possumus cognoscere. Sed esse Dei non
possumus cognoscere, ergo etc. Maior patet. Probo minorem, quia quid est Deus impossibile
est nos scire secundum Damasceum libro 1. Sed esse Dei idem est quod quidditas Dei, ergo
impossibile est nos scire esse Dei. Et quia ens et unum convertuntur, ergo, si non possumus
probare esse Dei, non poterimus probare unitatem Dei, ergo etc. CONTRA: Illud, quod potest
probari necessaria ratione, potest demonstrari. Sed unum Deum esse potest probari necessaria



ratione, ergo etc. Maior patet primo Posteriorum. Omnis enim syllogismus, vel est
demonstrativus, vel dialecticus, vel sophisticus. Sed demonstrativus est ex necessariis, ergo etc.
Minor patet 2. Metaphysicae ubi probatur necessariis rationibus, quod in omni genere causae
est devenire ad unum principium. Sed Deus est causa finalis omnium, ut probatur 12
Metaphysicae' ergo est dare unum solum Deum, sicut est dare unum solum ultimum finem. IN
ISTA quaestione ponam quattuor conclusiones negativas, ex quibus tandem inferam unam
affirmativam. Prima est quod non possunt esse plures Dii solo numero differentes. Secunda,
quod non specie. Tertia, quod non genere. Quarta, quod non analogia.

DICO ERGO PRIMO quod impossibile est esse plures Deos solo numero differentes,
quia illud, quod est purus actus, non potest sub eadem specie numero multiplicari. Sed Deus est
purus actus. Maior patet 12 Metaphysicae® ubi dicitur quod quaecunque sunt plura numero in
eadem specie, multam habent materiam.

ET SI ISTA propositio secundum aliquos pateretur calumniam de materia proprie dicta, quia
dicerent caelos esse eiusdem speciei, in quibus negant materiam, etiam non repugnat plures
Angelos esse secundum aliquos in eadem specie, qui tamen carent materia, tamen nullus
dubitare potest, quin omne quod multiplicatur numero in eadem specie, vel simpliciter habeat
materiam partem sui, vel saltem habet suum yleachim, id est suum materiale, sive potentiale;
in puro autem actu, nec est materia, nec aliquid materiale, sive potentiale. Sed Deus est purus
actus, ut patet 12 Metaphysicae® et 8 Physicorum.® 2. Practerea, si essent duo Dii numero
differentes in eadem specie, tunc essent infiniti Dii in eadem specie. Consequens est falsum
apud omnes. Probo consequentiam, quia nulla species plura habens individua, ex se et per se
est limitata et determinata ad certum numerum suorum individuorum, nisi enim per agens, vel
per finem, sive per aliquam extrinsecam causam determinetur ad huiusmodi certum numerum,
ex se indeterminata manet,quia quantum est de se, qua ratione multiplicatur per duo individua,
eadem ratione est possibile, ipsam multiplicari per infinita individual. Sed in perpetuis non
differt esse et posse, ut dicitur 3 Physicorum. > Cum ergo natura divina sit perpetua nec possit
determinari per aliquam causam superiorem, quia tunc non esset divina, ergo patet
consequentia, puta si essent duo Dii in eadem natura, quod [91b] * essent infiniti. 3. Praeterea,
illud, quod de se est omnino necesse esse, hoc ex se sine omni additamento est singulare, nec
per consequens plurificabile. Sed Deus est ex se omnino necesse esse, quia, si necessitas sui
esse dependeret ab alio, tunc ipse non esset Deus, sed illud a quo dependeret. 4. Praeterea,
confirmo hoc idem sic, quia si essent plures Dii, aut different in aliquot, aut in nullo. Si in nullo,
ergo non plures Dii, sed unus Deus. Si in aliquot, illud vel est necesse esse, vel possibile esse.
Non primum, quia necesse esse est de formali et intrinseca ratione ipsius Dei. Nec secundum,
quia ille, qui includeret hoc possibile, esset compositus ex possibili et necessario, et per
consequens non posset esse Deus, cum Deus sit omnino simplex substantia, ut patet 12
Metaphysicae®

QUANTUM ad secundum principale dico quod non possunt esse plures Dii specie differentes,
quia, quaecunque conveniunt genere et differunt specie, sunt composita ex genere et differentia.
Sed huiusmodi compositio repugnat Deo, ergo etc. Maior patet. Probo minorem, quia, ut patet

"'Com. 13 tex. ¢. 37
2 Tex. c. 49

? Tex. ¢. 30. 37

* Tex. c. 86

5 Tex. c. 32

6 Tex. 37



7 Metaphysicae’ genus dicit quid potentiale, differentia vero quid actuale, ergo quicquid
componitur ex genere et differentia, componitur ex actuali et potentiali, quod Deo repugnat, a
quo omnis passiva potentionalitas relegatur, ut patet 12 Metaphysicae® 2. Practerea, si essent
duo Dii naturaliter distincti, aut uterque esset omnipotens, aut alter tantum, aut neuter. Si tertio
modo, tunc neuter esset Deus. Si secundo modo, tunc alter tantum esset Deus. Si primo modo,
tunc vel ambo concurrerent ad productionem eiusdem effectus, et tunc alter superflueret, cum
unus Deus omnipotens possit producere totum effectum; vel unus resisteret alterius productioni,
et tunc vel aeque potenter se haberent, vel alter vinceretur. Si primo modo, tunc effectus simul
procederet secundum omnipotentiam resistentis. Si secundo modo, tunc victus non esset Deus.
4. Praeterea, si essent duo Dii, aut unus intelligeret alium, aut non intelligeret eum, sed utrunque
est impossibile, ergo etc. Maior patet per immediatam, sive contradictoriam divisionem.
Minorem probo. Non enim potest dici, quod hic Deus illum Deum non intelligat, quia
beatificum obiectum verum Deum latere non potest, sed verus Deus est beatificum obiectum.
Nec potest dici quod ipsum intelligat, quia aut cognosceret eum per essentiam suam, scilicet
cognoscentis, aut per essentiam ipsius cogniti. Si primo modo, tunc contineret illum alium
eminenter, et per consequens ille alius non esset Deus. Si secundo modo, tunc perficeretur ab
alio, cuius essentia esset sibi ratio recipiendi actum intelligendi, et tunc ipse cognoscens non
esset Deus. 4. Practerea, formae specificae se habent sicut numeri, ut dicitur 8 Metaphysicae’,
ergo impossibile est esse duos Deos specifice differentes aeque perfectos. Consequentia patet,
quia impossibile est dare duos numerous ab unitate aeque distantes. Ille ergo, qui minus
perfectus esset, Deus esse non posset.

QUANTUM ad tertium principale dico quod impossibile est esse plures Deos genere
differentes, quia aut quilibet illorum deorum includeret tantummodo perfectiones sui
determinati generis, aut uterque includeret perfectiones cuiuslibet generis, aut unus includeret
omnium perfectiones, et alter limitatas et determinatas perfectiones. Si primo modo, tunc neuter
erit Deus, quia dicitur 5 Metaphysicae. Est enim quoddam ens perfectum universali perfectione,
habens in se perfectiones omnium generum. Quod quidem ens Commentator ibidem dicit esse
Deum. Si secundo modo, tunc uterque includeret omnes perfectiones alterius Dei, et per
consequens naturam illius, et sic [92a] * erunt unus solus Deus. Si tertio modo, tunc ille
universaliter perfectus tantummodo erit Deus et non alter. 2. Praeterea, quaecunque genere
differunt, si unum est substantia, alterum necessario est accidens. Sed Deus non potest esse
accidens, ergo etc. Maior patet, quia praedicamentum substantiae est unum tantum. Minor est
nota, quia non solum Deus non est accidens, sed nec in Deo possibile est esse accidens, ut patet
per Boethium in suo libro De Trinitate.

QUANTUM AD QUARTUM dico quod impossibile est tales Deus differre analogia, quia quae
sic differunt quod in nullo penitus conveniunt, illa nullatenus esse possunt. Sed quae differunt
analogia in nullo penitus conveniunt, ergo etc. Maior patet 13. De divinis nominibus ait
Dionysus quod omnis multitudo aliqualiter participat aliquo uno. Et ibidem ostendit, quod
nulla adeo sunt diversa, quin saltem conveniunt analogia. Et eandem sententiam ponit Proclus
in sua prima propositione. Unde etiam 4 Metaphysicae'° dicitur quod non habet esse unum, non
habet esse, tales ergo Dii nullo modo esse possent, eo quod in nullo convenirent. 2. Praeterea,
quicquid est extra analogiam entis realis, quod est commune decem Praedicamentis, vel est
totaliter nihil, vel, si est aliquid, est purum ens rationis. Sed, si duo Dii differrent universali
analogia, alter eorum esset extra analogiam entis realis. Ergo, vel esset nihil, vel tantummodo

" Tex. c. 43
8 Tex. c. 30
® Tex. c. 10
10 Tex. ¢. 10



ens rationis, quorum utrunque est inconveniens. FORTE DICETUR quod non differunt
analogia universali, sed analogia speciali. Sic analogia sanorum differt ab analogia calidorum,
sive colorum. ILLUD NON VALET, quia quaecunque differunt analogia speciali, ista
conveniunt analogia universali, licet enim sana in sua analogia differant a calidis, tamen utraque
conveniunt in analogia entis. Sed quaecunque conveniunt in una analogia, quamviscunque
universali, vel unum habet attributionem ad alterum, vel ambo ad tertium, propter quod semper
oportet devenire ad unum primum. Nec instantia est ad propositum, quia praecise loquebar de
analogia universali, quae potest esse communis his, quae differunt genere, sicut patuit ex
deductione, quam feci per articulos praecedentes, in quibus semper processi de minus communi
ad maius commune. SED CONTRA praedicta est opinio Manichaeorum et aliorum multorum
haereticorum, quorum pestifera nequitia foetere percipitur quoque usque in praesentem diem.
Ponunt enim dicti haeretici unum esse Deum omnium bonorum, et alium esse Deum omnium
malorum. Et ex dictis eorum multipliciter potest argui. Primo sic. Tale per participationem
praesupponit tale per essentiam. Sed est dare bonum et malum per participationem, ergo erit
dare bonum et malum per essentiam. Sed quod est tale per essentiam, hoc ipsi dicunt Deum,
ergo etc. 2. Praeterea, ubicunque est dare causam secundam, ibi est dare causam primam, quia
secundum non dicitur, nisi in ordine ad primum. Sed est dare secundam causam moventem ad
malum, ergo et primam et hoc erit Deus malorum. 3. Praeterea, aliqui statim nati, habent
convolutam malitiam, talium ergo non poterit esse bona causa, nec per consequens bonus Deus.
4. Praeterea, si unum contrariorum est in natura et reliquum, ut dicitur 2 Caeli et mundi''; sed
summum bonum et summum malum sunt contraria, cum ergo summum bonum sit, puta boni
Dei bonitas, ergo et summum malum est. 5. Praeterea, ubicunque est dare magis et minus, ibi
est dare simpliciter, ut dicitur 4 Metaphysicae'* sed est dare magis malum et minus malum,
ergo sicut est dare summum, sive simpliciter bonum, eo quod est dare magis et minus bonum,
sic etc. FORTE DICERET aliquis, quod dato quod esset summum malum, adhuc non esset per
se, sed dependeret a summo bono, et per consequens [92b] * non esset Deus. RESPONDERET
Manichaeus quod impossibile est summum malum, vel fieri, vel dependere a summo bono, quia
semper illud, a quo aliquid dependet, comprehendit in seipsum dependens, aut formaliter, aut
virtualiter. Sed bonus Deus nec comprehendit in se summum malum formaliter, quia tunc esset
summe malus et maxime contraria essent simul formaliter in eodem, nec virtualiter, quia quod
est virtualiter tale potest alterum facere formaliter tale. Ergo optimus Deus posset pessime
facere, quod est oppositum in adiecto, quia malis operibus efficimur mali, ut patet in 2 libro
Ethicorum.” SIMILITER contra supradictam veritatem est opinio Aristotelis qui secundum
distinctionem personarum, distinxit divinam essentiam, et per consequens plures habuit ponere
Deos essentialiter differentes. 1. Poterat autem moveri istis sophismatibus. Relationes oppositae
realiter distinctae non possunt simul fundari in eodem indivisibili fundamento. Hinc est, quod
relatio identitatis, eo quod non habeat fundamentum realiter distinctum, est relatio rationis, ut
patet 5 Metaphysicae'* sed in essentia divina fundantur relationes oppositae realiter distinctae.
2. Praeterea, id quod praedicatur de pluribus realiter differentibus, non potest esse realiter unum.
Sed essentia divina praedicatur essentialiter de tribus personis realiter differentibus, ergo etc. 3.
Praeterea, id cuius essentia et esse sunt penitus idem, si multiplicatur eius esse, et essentia
diversificatur. Sed in divinis esse et essentia sunt penitus idem, et esse diversificatur, quia dicit
Augustinus 5 De Trinitate:'> Diversum est esse Patrem et esse Filium, ergo videtur sequi quod
diversa sit essentia, quia eodem libro et capitulo dicitur, quod sicut a sapiente dicta est
sapientia, sic ab esse essentia. 4. Praeterea, ista est falsa in divinis, nullum generans est

" Tex. ¢. 18
12 Elicitive ex tex. ¢. 8

' Cap. 5 tom. 3



essential, quia Pater non esset essential. Ergo ista est falsa in divinis, nulla essentia est generans,
cum universalis negativa simpliciter convertatur, ut patet ex 1 Libro Priorum, ergo haec est vera
in divinis, quaedam essentia est generans, quia lex contradictoriarum est talis, quod si una est
falsa, alia erit vera, et econverso, ut patet primo Peri hermeneias’®. Sed nihil generat seipsum,
ut patet 2 De anima,'” et per Augustinum saepius in 1 libro De Trinitate.'® Ergo divina essentia
generabit aliam divinam essentiam. 5. Praeterea, quorum est unum et idem esse, plurificato uno
plurificatur et reliquum. Sed relatio in divinis cum essentia habent unum et idem esse, ergo
plurificata relatione plurificatur et essentia. 6. Praeterea, substantia in divinis plurificatur. Sed
essentia est idem quod substantia, ergo etc. Maior patet per Hilarium in libro De Trinitate, ubi
vult quod Pater et Filius et Spiritus Sanctus sunt per substantiam tria, et per consonantiam unum.
7. Praeterea, ab eodem res habet esse et distinctum esse. Sed relatio habet esse reale a
fundamento, ergo habebit distinctum esse a fundamento, cum ergo nihil dat, quod non habet,
videtur quod praeintelligatur distinctum esse reale in fundamento. POSSET etiam argui contra
praedictam veritatem physice sic. Non minus potens est lux spiritualis, quam lux corporalis.
Sed lux corporalis producit lucem corporalem in natura distincta a sua natura, ergo. 2. Praeterea,
unumgquodque tunc perfectum est, cum potest sibi simile generare, ut dicitur 4 Meterorum'”.
Sed essentia divina est perfectissima, ergo etc. 3. Praeterea, idem manens idem semper facit
idem, 2 De generatione, ergo videtur quod diversitas causatorum arguat diversitatem deorum,
maxime loquendo de talibus causatis, quae non possunt produci, nisi a Deo. 4. Praeterea,
multitudo quaelibet participantium arguit unum ens simpliciter, quod participant. Sed in omni
genere est multitudo participantium, ergo in omni genere uno, erit unum ens simpliciter ab aliis
participatum, tale appellat Proclus Deum. Ergo tot erunt Dii, quot sunt genera. SED ISTA non
con-[93a]-cludunt, quia isti diversi Dii, vel differrent in natura, et tunc ille, qui non haberet
divinam naturam, non esset Deus, vel essent eiusdem naturae, et tunc essent unus Deus, quia
inseparatis a materia unius naturae est unum esse. Praeterea, omne quod movetur ab alio
movetur. Cum ergo in per se moventibus causis non sit processus in infinitum, oportet nos
devenire ad unum motorem totaliter immobilem, ut concluditur 8 Physicorum®' et 12
Metaphysicae> Entia enim nolunt male disponi, et mala est pluralitas principantium, unus ergo
princeps ut concluditur 12 Metaphysicae. Ad solutionem autem sophismatum adductorum pro
Manichaeo est sciendum quod error Manichaeorum multum ex hoc procedebat, quod credebant
malum esse quandam substantiam et naturam positivam, et per consequens quodlibet malum
particulare haberet causam per se et efficientem positive, cuius oppositum totaliter ponere
debuerunt; quia malum est privatio boni, et quia privatio de se est non ens, ut dicitur primo
Physicorum, ergo malum non requirit causam efficientem, sed deficientem. Propter quod
Dionysius 4 De divinis nominibus ait, quod malum nec est existens, id est substantia, nec
inexistens, id est accidens. Et ideo ait beatus Augustinus 12 De civitate Dei®: Nemo ergo
quaerat efficientem causam malae voluntatis, non enim est efficiens, sed deficiens; nec illa,
scilicet mala voluntas ut est mala est effectio, sed defectio. Et sequitur ibidem: Sic causatur
malum, ut auditur silentium et videtur tenebra. Videre autem tenebram non est aliquid videre,
sed a videndo deficere, et audire silentium non est aliquid audire, sed magis ab audiendo
deficere. Sic malum et inordinatio non est aliquid facere, sed ab ordine deficere et rectum
ordinem a Deo, sive a natura institutum non servare. Ideo Augustinus dixit eodem capite, quod
hoc est incipere habere malam voluntatem, ab eo deficere, quod summe est. HIS PRAEMISSIS

' Cap. 6

17 Tex. c. 47

'8 Cap. 6 tom 3
19 Tex. c. 19

2 Tex. ¢. 56

I Tex. c. 44

22 Tex. ¢. 56

» Cap. 7 tom. 5



immediate patent solutiones sophismatum praedictorum. Ad primum ergo dicendum quod
maior est vera sub hoc sensu, quod omne esse per participationem praesupponit esse simpliciter,
vel respectu cuius proficiat, vel a quo deficiat. Ad minorem dico quod malum praesupponit
summum bonum, a cuius legibus deficit. Ad secundum eodem modo, quia non oportet quod
detur aliquod primum, quod malum secundum participet positive, sed sufficit esse summum
bonum, a quo deficiat privative. Ad tertium dicendum quod non est dare purum malum, quia si
purum malum daretur seipsum destrueret, ut patet 4 Ethicorum® et ideo nullum malum est,
quod ita habeat connatam malitiam, quin necessario fundetur in aliquo bono positivo. Verbi
gratia, in fornicatione possumus duo considerare, quorum unum est positivum et habet causam
efficientem, puta actio realis ipsius agentis, aliud privativum et habet causam dificientem, puta
inordinatio, quae est a voluntate derelinquente legem Dei sui. Talis ergo malitia non habebit
Deum pro causa efficiente, sed inordinatam voluntatem a Deo deficientem. Ad quartum
dicendum, quod bonum et malum non opponuntur contrarie, sed privative. Privativa autem
opposita apta nata sunt fieri circa idem subiectum vicissim et similiter contraria et ideo non
opponitur Deo aliquid privative, nec contrarie, cum non sit aptus esse in aliquo subiecto. Ad
quintum dicendum quod non datur maius et minus malum respectu summi mali, quia hoc esse
non potest, sed tam bonum quam malum dantur respectu summi boni, primum ut accedens,
secundum ut recedens; primum ut ad ipsum proficiens, secundum ut ab ipso deficiens. Sicut ait
Augustinus contra Faustum, quod respectu eiusdem signi dicimur sagittare bene et male, ita
quod non ponuntur duo signa, quorum respectu unius dicamur sagittare bene et respectu alterius
male. Sed ad idem signum magis et magis attingentes, dicimur melius et melius sagittare et ab
eodem magis et magis deviantes, [93b] * dicimur peius et peius sagittare, sic etc. Cum enim
ipsum malum a nullo agente sit per se intentum, quia nullum agens respiciens ad malum agit
quod agit, ut dicitur in De divinis nominibus non oportet sibi assignare causam efficientem, ut
isti imaginantur. SED AD HOC forte diceret Manichaeus quod id, quod est per accidens
intentum, contingit ut in * paucioribus et raro. Sed malum in hoc mundo contingit ut in pluribus,
ergo videtur esse per se intentum. RESPONDEO quod instantia assumit duplex falsum, quia
licet id, quod est a casu contingat ut in paucioribus et raro, ut patet 2 Physicorum, non oportet
tamen quod omne per accidens intentum eveniat ut raro, nam nullum generans per se intendit
corruptionem, et tamen tot eveniunt corruptiones, quot generations, quamvis generationes sint
per se intentae, alias non posset stare dictum Aristotelis 1 De generatione®, qui ait: generatio
unius est corruptio alterius. Assumitur etiam secundo falsum, cum dicitur quod plura eveniunt
mala quam bona, quia nullum potest malum evenire, quin simul eveniat aliquod bonum, in quo
fundetur illud malum. Unde, si eveniat aliquod malum moraliter, necessario oportet evenire
aliquod bonum, vel moraliter, vel naturaliter. Etiam ex ipsis malis elicitur aliquod bonum, iuxta
illud Augustini. Omnipotens Deus non permitteret fieri aliqua mala, nisi adeo esset
omnipotens, quod ex malis eliceret bona. Ad motiva etiam deducta pro errore Arrii, inferius,
cum illa materia specialiter tractabitur, responsio lucidior apparebit, ideo ad praesens brevius
transeo respondendo. AD PRIMUM ergo dicendum quod maior non est vera, nisi quando
fundamentum est finitum. Ad minorem dicendum quod divina essentia, cum sit infinita, simul
potest fundare oppositas relationes. Alias invenitur sic. Ad primum dicendum quod maior non
est vera, maxime quando fundamentum est infinitum, sicut est in divinis. Etiam illa maior
patitur instantiam in creaturis. Nam quando intellectus intelligit se, tunc simul fundat relationes
oppositas, scilicet intelligentis et intellecti. Ad secundum dicendum quod una absoluta essentia
infinita potest sibi identificare plura realiter distincta re relata, et per consequens de ipsis potest
praedicare manens totaliter indivisa. Ad tertium nego minorem. Ad probationem dico quod
Augustinus non loquitur ibi de esse absoluto, quod est commune tribus, sed loquitur de esse
relato, quod magis debet dici quoddam adesse, quam esse. Ipsum enim adesse plurificatur,

* Cap. 12
2 Tex. ¢. 20



secundum quod plurificantur personae. Et ideo notanter dicit Augustinus: Diversum est esse
Patrem et diversum est esse Filium, et non dicit absolute, diversum est esse Dominum, ut hoc
dictum non intelligeretur de esse essentiae divinae, sed magis de adesse personae. Ad quartum
dicendum quod praedicatione formali nullum generans ut generans, est essentia, quia generans
ut generans est suppositum cui per se competit agere. Actiones enim sunt singularium, ut patet
primo Metaphysicae. Praedicta ergo propositio est vera, quae in argumento dicebatur esse falsa,
et per consequens sua conversa erit vera, et contradictoria conversae erit falsa, quae dicebatur
esse vera. Sed praedicatione identica, tunc concessis omnibus praemissis, adhuc conclusio erit
neganda, quia non sequitur, hoc est idem, quod generans, ergo generat. Nam illud solum
generat, quod est formaliter generans, et non omne illud quod est identice idem, quod generans;
et illud magis determinabitur infra, distinctione 5. Ad quintum posset negari maior, quia materia
et forma faciunt aliquod unum esse quidditativum et tamen secundum aliquos, multae sunt
formae substantiales eiusdem materiae, ipsa materia non multiplicata. Non curo tamen de hac
solutione, quia illud, in quo fundatur, non reputo esse verum, et ideo dico quod maior est vera,
si sic habent idem esse, quod habent etiam eundem modum essendi. Tunc ad minor dico quod,
quamvis re-[94a]-latio habeat idem esse cum essentia divina, in quantum relatio comparata ad
essentiam transit in essentiam, tamen relatio ut relatio non habet ecundem modum essendi cum
essentia, quia modus relationis ut relatio est ad aliud esse, sed modus essentiae est ad se esse,
ratione quorum differentium modorum potest multiplicari relatio non multiplicata essentia. Ad
sextum dicendum quod Hilarius non accipit hic substantiam pro essentia, sed pro hypostasi. Ad
septimum dicendum quod, loquendo de relativis, tunc maior non est vera, quia dato quod relatio
realitatem suam capiat a fundamento, tamen rationem suam quidditativam, et per consequens
distinctivam, fortitur in ordine ad oppositum. AD PRIMUM physice introductum, concessa
maiori, dico ad minorem quod etiam divina lux producit lucem spiritualem a se naturaliter
differentem, puta angelicum naturam. Ad secundum dicendum quod maior illa intelligenda est
non de natura, sed de supposito. Quomodo autem suppositum Filii sit perfectum, cum tamen
non possit alium Filium generare, inferius parebit, cum de omnipotentia Filii tractabo. Ad
tertium dicendum quod maior est intelligenda de agente naturali; Deus autem agit ad extra per
intellectum et voluntatem. Et quia potentiac rationales sunt ad apposita, ergo diversitas
productorum non arguit diversitatem Deorum, licet posset dici quod arguat diversitatem
rationum producendi, puta diversas ideas in mente divina, iuxta illud Augustini 83. quaestione™
Alia ratione conditus est homo, et alia equus, et sic de aliis. Ad quartum dicendum quod Proclus
modo Platonis ponit ordinem Deorum, sive idearum separatarum iuxta ordinem entium. Hoc
autem nos negamus. Dato tamen quod ita esset, adhuc tamen omnes illi dii participarent uno
summo Deo, qui erat Deus bonitatis et unitatis, sicut idem Proclus ponit, et nos appellaremus
illum verum Deum. AD ARGUMENTUM principale dicendum quod scire Deum esse, non est
scire esse Dei. Sed terminis praesuppositis est scire hanc propositionem esse veram, Deus est,
quia scito quid importatur per terminos, immediate dinoscitur, quod hoc praedicatum est de
essentia illius subiecti.

Clara distinctaque subdivisio secundae particulae secundae principalis huius distinctionis, in
qua Magister divinarum Personarum Trinitatem utriusque canonici instrumenti testimonio
comprobat.

PERSONARUM QUOQUE PLURALITATEM, etc. Postquam Magister declaravit divinae
essentiae unitatem, hic nititur probare personarum pluralitatem, seu trinitatem. Et dividitur in

2926 Quaest. 46



duas partes, quia primo hoc facit auctoritatibus Veteris Testamenti; secundo auctoritatibus Novi
Testamenti, ibi: Nunc vero prius testimonia. Prima in duas, quia primo ostendit personarum
divinarum pluralitatem, non exprimendo nomina personarum. Secundo, exprimendo aliqualiter
nomina earum, ibi: Nunc ergo ad propositum. Et haec in duas, quia primo adducit [94b] *
auctoritates sonantes divinae essentiae unitatem et personarum realem et vocalem
distinctionem. Secundo, manifestat huiusmodi distinctionem, tangendo personarum divinarum
processionem. Secunda pars incipit ibi: David quoque. Et haec in duas, quia primo manifestat
propositum per filii generationem. Secundo, per Spiritus Sancti processionem, ibi: De Spiritu
Sancto etiam expressa. Hic quaero.



