
DISTINCTIO III 

Facilis ac aperta divisio huius distinctionis, in qua Magister Divinae essentiae unitatem 
divinarumque personarum trinitatem catholicis rationibus et congruis similitudinibus nititur 
persuadere. 

 

APOSTOLUS NAMQUE etc. Postquam Magister probavit divinae essentiae unitatem et 
personarum trinitatem ex auctoritatibus Scripturae. Hic probat hoc idem ex similitudine 
creaturae. Et dividitur in duas partes, quia primo Magister probat divinae essentiae unitatem et 
personarum trinitatem rationibus universalibus acceptis ex creaturis. Secundo facit hoc 
specialiter ex imagine Dei fundata in essentia animae rationalis ibi: nunc vero ad eam etc. Prima 
in duas, quia primo ex naturalibus rationibus ostendit divinae essentiae unitatem. Secundo ex 
vestigio creatoris reperto in creaturis ostendit personarum divinarum trinitatem ibi: nunc restat 
ostendere. Prima dividitur in quattuor, secundum quod Magister adducit quattuor rationes 
probantes Dei unitatem. Quarum prima sumitur ex creaturae magnitudine et quantitate. Secunda 
ex creaturae mutabilitate. Tertia ex creaturae bonitate. Quarta ex creaturae speciositate. 
Secunda ibi: aliam etiam modo etc. Tertia ibi: consideraverunt etc. Quarta ibi: intellexerunt etc. 
Tunc sequitur illa pars: Nunc restat ostendere etc. Et dividitur in tres partes. Quia primo ostendit 
Magister quomodo vestigium creatoris creaturis imprimitur. Secundo, quomodo ex huiusmodi 
vestigio trinitas creatoris cognoscitur. Tertio, quomodo huiusmodi cognitio est valde 
imperfecta, nisi pro quanto catholica fide perficitur. Secunda ibi: in illa enim summa trinitate 
etc. Tertia ibi: ecce ostensum est qualiter etc. Hic quaero hanc quaestionem. 

 

Quaestio I 

An notitia Dei, qua ipse esse cognoscitur, sit humano intellectui naturaliter inserta? 

Quidditatem Dei ex puris naturalibus in via, neque intuitive, neque abstractive cognoscere 
valemus, licet haec propositio Deus est, sapientibus dumtaxat sit per se nota. Cum tamen per 
vestigium quoad appropriate Deus optime a nobis cognoscatur. 

UTRUM NOTITIA, qua Deus esse cognoscitur, sit humano intellectui naturaliter inserta? Et 
videtur quod non, quia illud, quod per alterum cognoscitur, non est naturaliter insertum 
intellectui. Sed Deus cognoscitur per creaturas, iuxta illud ad Apostoli, Invisibilia Dei per ea, 
quae facta sunt etc. CONTRA. Propositio per se nota, quo ad sui notitiam est humano intellectui 
naturaliter inserta, sed haec propositio, Deus est, est per se nota, eo quod praedicatum sit de ra-
[102a]-tione subiecti, ergo etc. In ista quaestione quattuor sunt videnda. Primo, utrum in via 
possimus cognoscere Deum esse. Secundo, utrum possimus cognoscere quid est Deus. Tertio, 
utrum Deum esse sit per se notum. Quarto, quid sit vestigium de quo tractat Magister in littera 
et qualiter Deus cognoscitur per vestigium. 

QUANTUM AD PRIMUM dicendum est quod sic. Illud enim non solum patet per theologos 
verum etiam quasi per omnes mundanos philosophos. Deum enim esse primum motorem 
pulchre deduxit Aristoteles 8 Physicorum1. Deum esse ultimum finem probavit 12 

																																																								
1 Tex. c. 44 



Metaphysicae2 Deum esse purum actum, ibidem. Et in multis aliis locis philosophiae 
sufficienter probantur huisumodi propositiones quae Deum esse necessario praesupponunt. 
Propter quod ait Augustinus 15 De Trinitate3: Neque enim divinorum librorum tantummodo 
auctoritas esse Deum praedicat, sed et omnis, quae nos circumstat, ad quam etiam nos 
pertinemus, universa ipsa rerum natura proclamat habere praestantissimum conditorem. 

QUANTUM AD SECUNDUM dicendum, quod quidditatem Dei ex nostris naturalibus 
cognoscere non possumus, quia vel talis cognitio esset intuitiva, vel abstractiva. Primam habere 
non possumus, quia cum sit beatifica, sequitur quod ex puris naturalibus beatitudinem attingere 
possemus. Nec abstractiva potest haberi, ut superius probavi in prologo quaestione 3 articulo 1, 
ergo etc. 2. Praeterea, nullus effectus creatus ducit in cognitionem quidditatis causae infinitae. 
Sed quidditas divina est causa infinita, et omnis effectus creatus est finitus, cum ergo non 
possumus Deum in via cognoscere, nisi per effectus, ergo etc. Maiorem probo, quia effectus 
ducens in cognitionem quidditativam suae causae oportet quod debitam proportionem habeat 
ad talem causam, sed finiti ad infinitum nulla est proportio 8 Physicorum.4 3. Praeterea, illud 
quod non possumus diffinire, illud quidditative non possumus cognoscere. Sed Deum non 
possumus diffinire, quia omne, quod diffinitive scitur secundum Augustinum 12 De civitate 
Dei,5 scientis scientia comprehenditur. 4. Praeterea, perfecta Dei notitia in via haberi non potest, 
sed cognitio quidditativa est cognitio perfecta, ergo etc. 5. Praeterea, illud quod nec directe cadit 
sub phantasmate nec aliquam necessariam habet connexionem, vel habitudinem cum eo, quod 
cadit sub phantasmate, illius quidditas non potest cognosci a viatore. Deus est huiusmodi, ergo 
etc. Maior patet, quia intelligere nostrum, vel est phantasia, vel non est sine phantasia, et oportet 
intelligentem phantasmata speculari, ut patet 1 et 3 De anima.6 6. Praeterea, 2 Metaphysicae7 
dicitur, sicut se habet oculus noctuae ad lumen solis, sic animae nostrae intellectus ad ea, quae 
sunt manifestissima in natura. Et Damascenus libro I ait, quod Deum cognoscere quid sit, 
impossibile est nobis. CONTRA ISTAM veritatem aliqui antiqui philosophi fuerunt et pro ipsis 
potest argui sic. Illa notitia est huiusmodi possibilis ex suis naturalibus, ad quam habendam 
naturale habet desiderium. Sed ad cognoscendum Deum homo naturale habet desiderium, ergo 
etc. Maior patet, quia naturale desiderium non est ad aliquid impossibile. Probatur minor, quia 
viso quocunque effectu, naturaliter desideramus scire causam illius effectus, ergo naturali 
desiderio quiescere non possumus donec ad primam causam, quae Deus est deveniamus. Et ista 
etiam videtur esse intentio Augustini in libro Confessionum cum ait8: Fecisti nos, Domine, ad 
te et inquietum est cor nostrum, donec requiescat in te. 2. Praeterea, si quidditatem Dei scire 
non possumus, tunc nihil de Deo scire poterimus. Consequens est falsum, ergo et antecedens. 
Falsitas autem consequentis est nota, quia, sicut patuit in primo articulo, nos cognoscimus 
Deum esse. Consequentia patet, quia ens simplicissimum non habens partem et partem, vel 
[102b] * cognoscitur totaliter vel penitus ignoratur, sed Deus est ens simplicissimum. 3. 
Praeterea, illud quidditative cognoscimus, cuius praedicatum essentiale commune, in quo 
convenit cum aliis cognoscimus et cum hoc differentiam sufficienter distinctivam sui ab 
omnibus aliis. Sed nos cognoscimus ductu naturalis rationis, Deum essentialiter esse 
substantiam, in quo praedicato convenit cum aliis et cognoscimus ipsum esse purum actum et 
summum bonum, sive ultimum finem, in quibus praedicatis differt ab omnibus aliis, ergo etc. 
Maior patet, quia talis notitia videtur esse diffinitiva et per consequens quidditativa. Minor 

																																																								
2 Tex. c. 39 
3 Cap. 4 tom 3 
4 Tex. c. 15 
5 Cap. 18 tom. 8 
6 Tex. c. 12 et c. 30 
7 Tex. c. 1 
8 Lib. 1 cap. 1 tom. 1 



similiter patet, quia omne quod est, aut est substantia, aut accidens. Sed Deus non est accidens, 
quod autem sit purus actus et ultimus finis, patet 12 Metaphysicae.9 4. Praeterea, secundum 
Augustinum,10 in visa diligere possumus, incognita nequaquam. Sed nos diligimus divinam 
bonitatem, quae est idem, quod divina quidditas et essentia, ergo aliquo modo cognoscimus 
divinam essentiam. Unde ait Augustinus in epistola De orando Deum: Si omnino quid est Deus 
nesciremus, non eum amaremus. 5. Praeterea, ubi esse et essentia sunt idem realiter, ibi non 
potest sciri si est, nisi cognoscatur quid est. Sed in Deo esse et essentia sunt omnino idem 
realiter et ipsum scimus esse, ergo etc. 6. Praeterea, non possumus propriam passionem alicuius 
naturae cognoscere, nisi cognoscamus illam naturam. Sed nos cognoscimus propriam 
passionem naturae divinae, puta scimus Deum esse immensum et infinitum, ergo cognoscimus 
naturam divinam. SED ISTA non concludunt, quia, licet naturaliter possimus cognoscere quia 
Deus est, tamen quid est proprie loquendo cognoscere non possumus, iuxta illud Damasasceni 
libro 1, quoniam ergo Deus est, manifestum est quid vero est incomprehensibile est et omnino 
ignotum. Ad primum ergo dicendum, quod maior cum sua probatione non potest negari; quia 
naturaliter nos desideramus non moti, quod patet, quia aequali necessitate desideramus fugam 
mali nocivi et prosecutionem boni proficui. Sed naturaliter unumquodque appetit esse et non 
potest appetere non esse, ut patuit superius per Augustinum, et tamen impossibile est rem 
corruptibilem non corrumpi quantum est ex parte sui. Ad secundum nego consequentiam. Ad 
probationem dicendum quod eo ipso, quod simplex non habet partes, non potest cognosci 
secundum aliquid sui, quin illo modo cognitionis totum cognoscatur et ideo bene concedo, quod 
quicunque cognoscit Deum esse quia est, quod illo modo cognitionis totum Deum cognoscat et 
non partem sui; et similiter in patria, qui Deum cognoscit quidditative, cognoscit totam 
quidditatem Dei. Ex illa tamen propositione non concluditur quod qui cognoscit Deum uno 
modo cognitionis quod ipsum cognoscat omni modo cognitionis. Ad tertium dicendum quod 
maior est vera, si cognoscimus illud praedicatum commune et illud praedicatum speciale 
perfecte et quidditative. Ad minorem dicendum quod, licet naturaliter possim cognoscere hoc, 
quod importatur nominibus, talium praedicatorum inesse ei, quod significatur nomine istius 
subiecti, quod est Deus; non tamen cognosco quidditative substantiam quae de Deo praedicatur, 
vel purum actum, qui est Deus vel summum bonum, sive ultimum finem. Sed arguitive per 
creaturas deducendo significata talium praedicatorum, cognosco esse cognitione quia est. 
FORTE DICES illud cognoscitur cognitione quid est, quod convenienter respondetur ad 
interrogationem factam per quod et per consequens, etiam illud cognoscitur cognitione quid est, 
de quo convenienter respondemus ad interrogationem factam per quid. Sed, si quaeritur quid 
sit Deus, convenienter respondentur praedicta et consimilia praedicata. RESPONDEO quod 
non est necesse, propter convenientiam talium responsionum de subiecto, vel praedicatis, scire, 
vel cognoscere quid rei, sed sufficit cognoscere quid nominis sive quid significetur talibus 
nominibus, quia aeque convenientes possunt esse huiusmodi responsiones in terminis nul-
[103a]-lam quidditatem realem significantibus, sicut in terminis supradictis, puta si quaeritur 
quid est chimaera, convenienter respondetur non ens, sive nihil, vel figmentum. Ad quartum 
dicendum quod, quamvis cognoscimus Deum in via, solum cognitione quia est, debemus tamen 
cum summe diligere, quia ex creaturis investigare possimus eum esse summum bonum et 
ultimum finem. Ad formam etiam argumenti dicendum quod bonitas Dei non est nobis 
incognita, quia ex effectibus cognoscimus eam cognitione quia est, et eodem modo quidditatem 
eius, quae est idem quod bonitas cognoscimus cognitione quia est, quamvis non cognoscamus 
eam cognitione quid, vel propter quid, loquendo de quid rei. Ad dictum Augustini dicendum 
quod nos aliquo modo scimus quid est Deus, quia scimus quod nomine Dei importatur res quae 
est summe amabilis et illud sufficit ad hoc ut Deum diligamus. Ad quintum dicendum quod, 
quamvis sciamus Deum esse, non propter hoc scimus esse Dei in se et quidditative. Ad hoc 
																																																								
9 Tex. c. 37 
10 10. De Trinitate, cap. 1, tom. 3 



enim quod sciamus Deum esse, sufficit quod scimus hoc, quod importatur nomine praedicati 
necessario convenire ei, quod importatur nomine subiecti. Maior ergo propositio non est vera. 
Non enim sequitur, scio Deum esse, ergo scio esse Dei, sed bene sequitur, ergo scio esse Dei 
esse et eodem modo sequitur, scio quidditatem Dei esse. Ad sextum dicendum quod minor non 
est vera. Ad probationem dico quod, dato quod immensitas esset propria passio Dei, non 
sequitur, scio Deum esse immensum, ergo scio Dei immensitatem quamvis bene sequitur, ergo 
scio immensitatem Dei esse. Non ergo concluditur quod cognoscimus Dei passionem, licet 
posset concludi quod sciamus passionem Dei esse. 

 QUANTUM AD TERTIUM principale dicendum quod secundum Boethium in libro de 
Hebdomadibus propositionem esse per se notam, dupliciter potest intelligi. Uno modo 
communiter omnibus. Alio modo solum sapientibus. Exemplum ponit de primo sicut omne 
totum est maius sua parte. Exemplum de secundo, sicut incorporalia non esse in loco. His 
praemissis dico quod haec propositio, Deus est, per se nota est sapientibus, quamvis non 
communiter et indifferenter, sive vulgariter omnibus, quia illa propositio est per se nota ad 
minus sapientibus, cuius praedicatum est de essentia subiecti. Sed esse est idem quod essentia 
Dei, ergo etc. 2. Praeterea, illud est per se notum esse, quod non potest cogitari non esse, quia 
ut patet 4 Metaphysicae11 illa propositio est per se nota, quae mente directe negari non potest, 
vel quam nullus potest negare. Sed nullus potest concipere Deum non esse, nisi valde sit 
insipiens, quia nihil a sapiente potest concipi cum opposito illius quod est de sua formali ratione. 
Sed esse Dei est de sua formali et intrinseca ratione, ergo etc. 4. Praeterea, illa propositio est 
per se nota, cui quilibet sanae mentis assentit immediate sola praesupposita notitia terminorum 
quantum ad ea, quae per terminorum vocabula importatur. Sed talis est haec propositio, Deus 
est, ergo etc. Maior patet de se et minor patet per Anselmi Proslogion.12 Dixi autem in 
praecedenti ratione directe et in ista dixi praesupposita notitia terminorum, quia indirecte etiam 
primum principium negavit ille Heraclitus, ut patet 4 Metaphysicae.13 Etiam non cognito quid 
per terminos importatur, omne principium negari potest. 4. Praeterea, illa propositio est per se 
nota in qua praedicatum sic se habet ad subiectum, quod habita significatione praedicati et 
subiecti statim cognoscitur inexistentia praedicati in subiecto. Ista, in qua esse praedicatur de 
Deo, est huiusmodi, ergo etc. 5. Praeterea, aliquae veritates secundae sunt per se notae, ergo et 
veritas prima. Consequentia patet, quia ignota causa necesse est effectum ignorare. Sed veritas 
prima, quae Deus est, est causa omnis veritatis secundae, iuxta illud Averrois 2 Metaphysicae.14 
Est enim quoddam ens per se ens, et per se verum, entitate et veritate cuius omnia alia sunt entia 
et vera. Sed veritas prima non [103b] * potest esse per se nota, quantum ad cognitionem 
quidditativam et essentialem, ergo erit per se nota quantum ad esse, sive existentiam. FORTE 
HERACLITUS negaret antecedens, quia diceret nulla veritatem esse per se notam. SED ILLUD 
nihil est, quia illud est per se notum esse, quod dum negatur necessario affirmatur. Sed veritas 
est huiusmodi, ergo etc. Probatio assumptae. Quia negans veritatem aut reputat se false negare, 
et tunc mente ponit veritatem, vel reputat se vere negare, et tunc iterum poneret veritatem, quia 
cum nihil possit esse verum sine veritate, talis negatio non posset esse vera, nisi veritas esse 
supponatur. Ista ergo veritas vel est veritas prima, et tunc habeo propositum vel est veritas 
secunda, tunc, quia omnis veritas secunda praesupponit primam, necessario sequitur idem, quod 
primo. 6. Praeterea, id, cuius notitia est naturaliter intellectui inserta, est per se notum, Deum 
esse est huiusmodi, ut ait Damascenus libro 115 7. Praeterea, ista non est minus per se nota, 
Deus est, quam ista incorporalia non sunt in loco. Sed secunda est per se nota, ut vult Boethius 

																																																								
11 Elicitive ex tex. c. 8 et 9 
12 Proslogion, cap. 4 
13 Tex. c. 22 
14 Com. 4 
15 Cap. 3 



in libro de Hebdomadibus, ubi ait: Communis animi conceptio est, incorporalia in loco non 
esse, ergo Deum esse erit communis animi conceptio. SED CONTRA istam conclusionem 
videntur aliqui esse, praemittentes tamen hanc distinctionem, quod propositionem esse per se 
notam potest intelligi dupliciter. Uno modo secundum se, et sic propositio est per se nota, cuius 
praedicatum est de ratione subiecti. Alio modo, quoad nos et sic non sufficit praedicatum esse 
de ratione subiecti, sed oportet nos scire quid est subiecti, per cuius notitiam cognoscere 
possumus necessariam connexionem et inhaerentiam predicati cum subiecto. Et quia licet in 
hac propositione, Deus est, praedicatum sit de ratione subiecti, tamen quid est subiecti in via 
scire non possumus. Ideo dicunt quod ista propositio est per se nota primo modo, non autem 
secundo modo. Et hanc conclusionem tam ipsi, quam sequaces eorum multipliciter probant. 
Primo sic. Illa propositio non est per se nota quoad nos, cuius subiecti quidditatem non 
cognoscunt nec omnes nec etiam ipsi sapientes. Sed quidditas subiecti istius propositionis, Deus 
est, est omnibus ignota, ergo etc. 2. Praeterea, id quod demonstratur, non est per se notum, sed 
Deum esse demonstratur, * ut patet 8 Physicorum16 et 12 Metaphysice17 et in multis aliis locis 
philosophiae. 3. Praeterea, notitia terminorum propositionis per se notae immediate offert se 
intellectui, sed tam philosophi quam doctores moderni multum laboraverunt circa notitiam 
terminorum praedictae propositionis, ergo non est per se nota. 4. Praeterea, quod est creditum 
non est per se notum, Deum esse est creditum iuxta illud Augustini libro 2 De libero arbitrio18, 
quod scitur de Deo in praesenti, non est scientia contemplatum, sed fide creditum. 5. Praeterea, 
illa propositio non est per se nota quoad nos, in qua cognitis terminis quantum ad illud, quod 
circa tales terminos primo occurrit intellectui, non statim apparet necessaria connexio 
terminorum. Sed propositio praedicta est huiusmodi, quia dato quod circa hunc terminum Deus 
primum apparens intellectui sit, quod ipse sit prima causa, vel primum principium, adhuc non 
apparet immediate quod talis res habeat esse in rerum natura, quia multi posuerunt processum 
in infinitum in causis et causatis. Multi etiam posuerunt circulationem causarum, quorum, 
quocunque dato, non est necesse esse aliquod primum principium. 6. Praeterea, propositio, 
cuius subiectum non potest concipi uno simplici conceptu, non est per se nota, donec 
cognoscantur partes illius conceptus esse compossibiles. Sed Deus, qui est subiectum 
praedictae propositionis, non potest a viatore concipi uno simplici conceptu, viator enim non 
potest concipere Deum, nisi concipiat ipsum vel per modum actus puri, vel entis infiniti, vel 
ultimi finis, vel per modum alicuius alterius de consimilibus. Sed quod istae partes sint 
compossibiles, puta, purus actus, vel infinita enti-[104a]-tas etc. non est per se notum. Multi 
enim dubitaverunt an sit aliquod ens infinitum, ergo nec ipsa propositio erit per se nota. Maior 
patet 5 Metaphysicae19 ubi dicitur quod enim in se falsum est de nullo potest esse verum, nec 
aliquid de eo. 7. Praeterea, Avicenna I Metaphysicae suae dicit, Deum esse, non est per se 
notum. SED ISTE MODUS mihi non placet, quia nullus potest vere et scienter affirmare 
aliquam propositionem esse per se notam, nisi ipse sciat eam esse per se notam, nescientis enim 
signum est affirmare hoc, quod non scit. Sed iste doctor dicit et affirmat praedictam 
propositionem esse per se notam secundum se, et hoc in primo membro suae distinctionis, ergo 
vel affirmat quod nescit, vel scit eam esse per se notam, et per consequens quoad nos erit per 
se nota, quod contradicit secundo membro suae distinctionis. Et ideo, nisi aliud mihi occurreret, 
illam distinctionem non reputo esse veram, quia primum membrum secundo videtur 
contradicere. AD PRIMUM ergo dicendum quod maior non est vera quia si in omni per se nota 
propositione oporteret nos scire quidditatem realem subiecti, ita quod non sufficeret scire quid 
nominis, tunc nulla scientia procederet ex per se notis. Consequens est falsum, ergo et 
antecedens. Probo consequentiam, quia propositiones per se notae ex quibus procedit et in quas 
																																																								
16 Tex. c. 44 
17 Tex. c. 39 
18 Cap. 2 tom. 1 
19 Tex. c. 34 



resolvitur ultimate scientia, fundantur immediate super obiecto scientiae. De subiecto autem 
scientiae in talibus primis propositionibus cognoscimus solum quid nominis, quia quid rei 
inquiritur in scientia et declaratur, patet ergo, quod ad propositionem per se notam sufficit 
habere notitiam terminorum, quantum ad quid nominis. FORTE DICES, si scire quid nominis 
sufficit ad propositionem per se notam, tunc ex terminis figmentorum posset fieri propositio 
per se nota. RESPONDEO, quod hoc non habeo pro inconvenienti, quia haec est per se nota, 
chimaera est nihil, vel chimaera est figmentum. Nam cognito quid importetur per nomen 
chimaerae, quilibet huiusmodi propositionem concedit. Ad secundum dicendum quod minor 
non est vera, quia in omnibus illis demonstrationibus, semper praesupponitur, Deum esse, et 
aliquid aliud, quam esse sibi convenire probatur, puta 8 Physicorum20, quod sit primus motor 
immobilis, 2 Metaphysicae21 quod sit prima causa, 12 Metaphysicae22 quod sit purus actus, vel 
ultimus finis, et sic de aliis. Ad tertium dicendum quod notitia terminorum propositionis per se 
notae se offert intellectui eorum, quibus est per se nota. Ad minorem dico quod istorum 
terminorum notitia se offert intellectui sapientum, quia illis est per se nota. Quod autem 
phylosophi et doctores in tali materia laboraverunt et adhuc laborant, hoc non fecerunt neque 
faciunt ad cognoscendum quid nominis, vel ad habendam solam notitiam terminorum. Sed hoc 
faciunt ad indagandas varias subtilitates circa entitatem et veritatem significatam per terminos. 
Ad quartum dicendum quod, sicut illud, quod est demonstratum apud sapientes, potest esse 
solummodo creditum apud rudes demonstrationem non capientes, sicut Deum esse unum, erat 
creditum apud iudeos, iuxta quod ait rabi Moyses super illo verbo Deuteronomi: Audi, Israel, 
Dominus Deus tuus unus est. Deum esse unum ex lege habetur, erat tamen demonstratum apud 
subtiles philosophos, sic illud, quod est per se notum apud sapientes, potest esse creditum apud 
vulgares communes. Nec illa auctoritas Augustini est ad propositum, quia ibi Augustinus 
loquitur de Deo secundum personarum trinitatem, et ut est remunerator animarum sanctarum. 
Ad quintum dicendum quod maior est vera, si illa, quae dicis intellectui primo occurrere, circa 
tales terminos immediatius et prius respiciunt ipsos terminos, quam termini mutuo respiciant 
seipsos. Sed sic non est in proposito, nihil enim prius et immediatius respicit hoc subiectum 
Deus, quam hoc praedicatum esse, sive enim dicatur primum principium, sive ultimus finis, 
[104b] * seu quicquid aliud volueris, omnia talia praesupponunt hoc praedicatum, quod  est 
esse. Et ideo ista propositio est per se nota, quamvis aliae sint demonstrabiles. Potest etiam dici 
ad maiorem quod vera est, si connexio terminorum non apparet sapienti. Et tunc ad minorem 
per interremptionem. Ad sextum nego minorem. Quia, si Deus non posset concipi absolute sine 
talibus praedicatis, tunc conceptus partis esset compositior conceptu totius, puta conceptus 
solius subiecti esset compositior conceptu totius propositionis. Planum est enim quod 
conceptus, in quo hoc verbum est praedicatur tertio adiacens, est compositior conceptu, in quo 
praedicatur secundo adiacens. Sed in conceptu solius subiecti praedicaretur secundum dictum 
istorum tertio adiacens, puta dicendo Deus est primum principium et consimilia. Et in conceptu 
totius propositionis praedicaretur secundo adiacens, dicendo, Deus est, ergo etc. Ad septimum 
dicendum, quod Avicenna non negat illum propositionem esse per se notam quantum ad 
sapientes, sed quantum ad communes vulgares. EST ETIAM alius doctor23, qui non curans 
supradictam distinctionem, quam ex dictis adduxi Boethii, dicit praedictam propositionem 
absolute et simpliciter, non solum apud sapientes, sed etiam apud omnes esse per se notam. 
Quod probat primo sic. Illud videtur cuilibet intellectui naturale, circa quod non est videri et 
non videri, sed conceditur apud omnes, sicut ait Philosophus 5 Ethicorum24, quod ius naturale 
non consistit in videri et non videri, sed habet ubique potestatem eandem. Sed constat quod 

																																																								
20 Tex. c. 44 
21 Tex. c. 6 
22 Tex. c. 39 
23 Aureolus 
24 Cap. 11 



omnes gente et omnis lingua et omnis natio, quae unquam fuit, est, vel erit, imaginatur aliquem 
sibi Deum, ergo aliquem Deum esse, est per se notum. 2. Praeterea, duarum propositionum, 
quarum una includit aliam et praesupponit eam, si includens est per se nota, et inclusa erit per 
se nota. Sed ista propositio, Deus est venerandus, includit istam, Deus est, et est per se nota, 
cum sit communis animi conception, quia de lege naturae est, ut Deo sacrificetur, ut ait 
Commentator, 5 Ethicorum, quod autem tali, vel tali Deo sacrificetur positivum est, ideo 
communis animi conceptio omnium hominum est, quod Deus sit. 3. Praeterea, quaestio quid est 
praesupponit notum esse, si est, ut patet 2 Posteriorum. Sed omnes sectae de mundo inquirunt 
quid est Deus, ergo omnes praesupponunt quod Deus sit. SED NEC ISTE modus mihi placet, 
quia illud non est per se notum esse, quod experimentaliter percipitur de die in diem transire in 
non esse. Sed multi idolatrae videbant sensibiliter Deos suos corrumpi et quotidie alterari, et in 
non esse transire. Minor patet ex multis sanctorum legendis, patet etiam Sapientiae 13 et Isaiae 
40, ubi ostenduntur tales Dii necessario esse corruptibiles. Maiorem probo, quia illud non est 
per se notum esse, quod verisimiliter potest aestimari non esse. Sed omne corruptibile, dum non 
actu sentitur potest verisimiliter aestimari non esse, cum dinoscatur in se habere causam suae 
corruptionis omni hora possibilem deduci in effectum corruptionis, ergo nihil talium est per se 
notum esse, sed magis per contrarium per se notum est, ipsum talem Deum idolatrarum transire 
quandoque in non esse. 2. Item aliqui gentiles dicuntur qualibet die adorare tanquam suum 
Deum primum animal, quod sibi occurrit die illa, cum ergo eadem die possibile sit mori animal 
illud, qua die ipsum Deum suum reputabant. Ideo patet quod apud tales gentes, Deum esse, non 
est per se notum, cum illum, quod putat Deum, videant coram oculis suis evanescere et transire 
in non esse. AD PRIMUM ERGO dicendum quod dato quod omnis gens vel natio cogitet sibi 
Deum, non oportet tamen quod reputet sibi per se notum talem Deum esse, cum ipsum videant 
necessario transire in non esse. Exemplum de Bel Deo Babilonis, quem Daniel destruxit, ut 
patet Daniel 14 et de Dagon Deo Philistinorum, quem [105a] * Arca Domini manibus et pedibus 
truncavit et corruere in faciem suam fecit, ut patet 1 Regum 5. Pro Deo dicas mihi, quam, vel 
qualem per se notitiam potuerunt isti, et ceteri consimiles habere de esse Deorum suorum, quos 
videbant tam turpiter tractatos. Ad secundum dicendum quod minor peccat per fallaciam 
divisionis. Nullo enim existente imperatore, adhuc tamen ista est vera, imperator est 
honorandus. Tamen non licet inferre divisim, ergo imperator est, quia, cum hoc participium 
honorandus sit futuri temporis, ad veritatem totius propositionis determinatae per hoc futurum 
participium, sufficit imperatorem, quamvis nondum natum, esse futurum, cui de iure sit honor 
exhibendus. SED FORTE dices quod ex coniunctis licet inferre divisim et universaliter 
quandocunque hoc verbum est praedicatur tertio adiacens, licet inferre absolute hoc verbum est 
prout praedicatur secundo adiacens, quando nulla conditio distrahens apponitur in composito. 
Sed venerari non est conditio distrahens, immo est augens dignitatem, ergo bona esse videtur 
illatio praedicta. RESPONDEO, quod licet veneratio non sit quid distrahens, tamen futurum, ut 
futurum respectu praesentis est distrahens, cum ergo venerandus sit participium futuri temporis, 
ideo implicat conditionem distrahentem. Unde, licet venire non sit distrahens, venturum tamen 
est distrahens respectu praesentis, unde non sequitur, rex est venturus, ergo rex est. Ad tertium 
dicendum quid ibi aequivocatur, quia maior est vera, loquendo de quid rei, sed minor de quid 
nominis, quaerunt enim quid importetur hoc nomine Deus. 

QUANTUM ad quartum principale est advertendum quod res tripliciter potest cognosci. Uno 
modo, cognitione valde confusa. Alio modo, cognitione distincta et determinata. Tertio, 
cognitione media, puta nec nimis confusa, nec nimis determinata. Et haec media cognitio dicitur 
cognitio per vestigium. Vestigium enim Socratis alicui materiae impraessum, non solum ducit 
in cognitionem eius confusam, puta in cognitionem generis, qua cognoscitur esse substantia, 
corpus vel animal; nec ducit in cognitionem eius ultimate determinatam, qua cognoscitur esse 
Socrates, sed ducit in cognitionem mediam, scilicet in cognitionem specificam, qua cognoscitur 



esse homo. Cognitione vero imaginis, seu faciei cognoscitur Socrates, non solum ut homo est, 
verumetiam ut Socrates est, puta cognitione determinata. Haec ergo, ad divina transferendo, est 
iterum advertendum quod in divinis sunt aliqua personarum divinarum propria, puta paternitas, 
filiatio et processio. Aliqua sic sunt communia, quod nulli personae sunt appropriata, puta 
essentia, esse, vel existentia. Aliqua sunt communia, tamen personis appropriata, puta potentia, 
sapientia, bonitas seu clementia, licet enim ista tria sint communia et essentialia, tamen Patri 
appropriator potentia, Filio sapientia, Spiritui Sancto bonitas seu clementia. Cum ergo 
divinarum personarum trinitas cognoscitur quantum ad supra dicta propria, quia huiusmodi 
notitia est magis determinata et distincta, non dicetur, ut sic Deus cognosci per vestigium, sed 
magis per imaginem, de qua imagine dicetur in sequenti quaestione. Si etiam Deus cognoscitur 
quantum ad simpliciter communia nulli personae appropriata, nec ut sic cognoscitur Deus per 
vestigium, eo quod talis cognitio sit quasi generalis et confusa. Si autem quantum ad communia 
appropriata hic in via existentes consideramus ipsum Deum, attendentes quod patris potentia 
omnia produxit in mensura, Filii sapientia in numero, Spiritus Sancti bonitas in pondere, iuxta 
quod ait ille sapiens ipsi Deo: Omnia constituisti in numero, pondere et mensura; sic Deum ex 
creaturis cognoscimus per vestigium. Unde illud vestigium summae trinitatis attendens Beatus 
Augustinus 6 De Trinitate25 sic ait: Oportet ergo, ut creatorem [105b] * per ea, quae facta sunt 
intellectu conspicientes trinitatem intelligamus, cuius in creatura quomodo dignum est apparet 
vestigium. Illum autem vestigium, quod sapiens appellat mensuram, numerum et pondus, 
Beatus Augustinus 4 Super Genesim26 appellat modum, speciem et ordinem, ita quod modus 
secundum eum correspondet mensurae, species numero, et ordo ponderi. Horum autem 
ulteriorem prosecutionem discreto lectori causa brevitatis committo. AD ARGUMENTUM 
principale in oppositum patet per distinctionem superius positam in tertio articulo. Etiam posset 
dici, quod maior non est vera, quia prima principia cognoscuntur per aliud, puta per terminos 
via sensus, memoriae et experientiae. Tamen naturaliter sunt intellectui inserta et nihil est in 
intellectu, quin prius fuerit in sensu. Et sic patet quod maior est falsa. 

 

Pulchra subdivisio secundae particulae principalis huius distinctionis, in qua Magister 
peculiariter divinae essentiae unitatem, divinarumque personarum trinitatem, ex creaturae 
intellectualis et rationalis imagine nititur comprobare. 

NUNC VERO AD EAM etc. Postquam Magister trinitatem divinarum personarum investigavit 
per vestigium in creaturis repertum. In ista parte simul unitatem essentiae et trinitatem 
personarum nititur ostendere ex creaturae intellectualis et rationalis imagine. Ubi est 
advertendum quod imago Dei dupliciter fundatur in anima. Uno modo, super potentiis. Alio 
modo, super habitibus. Et secundum hoc Magister duo facit, quia primo declarat divinae 
essentiae unitatem et personarum trinitatem per imaginem fundatam in potentiis. Secundo, per 
imaginem fundatam in habitibus, ibi: Potest etiam alio modo. Prima in duas, quia primo ostendit 
istius creatae imaginis ad Deum aliqualem similitudinem. Secundo ostendit eiusdem imaginis 
ad Deum magnam dissimilitudinem, ibi: Verumtamen caveat etc. Prima dividitur in duas partes, 
quia primo, assignando partes imaginis, ostendit earum ad invicem aequalitatem. Secundo, 
declarando quoddam dictum, ostendit illarum partium stabilitatem, ibi: Hic attendendum est. 
Tunc sequitur illa pars. Potest etiam alio modo, ubi loquitur de imagine fundata super habitibus 
et dividitur in duas partes, quia primo ponit huius imaginis descriptionem. Secundo ostendit 

																																																								
25 Cap. 10 tom. 3 
26 Cap. 3 tom. 3 



quod per talis imaginis considerationem possumus consurgere ad sanctae trinitatis 
contemplationem, ibi: Mens itaque, etc. Hic quaero hanc quaestionem. [106a] * 

	


