
DISTINCTIO IV 

Dilucida et aperta divisio secundae particulae Primae principalis huius libri, atque non 
obscura praesentis distinctionis subdivision, in qua quidem Magister auspicatur sermonem de 
Deo quoad personalem originem, seu distinctionem. 

 

HIC ORITUR quaestio etc. Postquam Magister determinavit de Deo quantum ad essentiae 
divinae unitatem et personarum trinitatem, hic incipit tractare de eo quantum ad personalem 
originem, et per consequens quantum ad distinctionis alietatem. Et dividitur in duas partes, quia 
primo determinat Magister de generatione Filii. Secundo, de processione Spiritus Sancti ibi: 
Nunc post Filii aeternitatem. Prima in duas, quia primo tractat de Filii generatione. Secundo, 
de generantis et geniti coaeterna duratione ibi: Nunc ad distinctionem personarum. Prima in 
duas, quia primo tractat de generatione divina. Secundo, de potentia generativa ibi: Hic solet 
quaeri a quibusdam. Prima in duas, quia primo tractat de generante et genito. Secundo, de 
generandi modo ibi: Praeterea quaeri solet. Prima in duas, secundum quod duas quaestiones 
movet de termino divinae generationis. Quarum prima est utrum Deus genuit Deum. Secunda, 
utrum divina essentia possit dici gignens vel genita. Secundam quaestionem movet circa 
principium quintae distinctionis ibi: Post haec quaeritur. Prima dividitur in quattuor partes. 
Nam primo movet quaestionem. Secundo arguit ad eam. Tertio respondet ad quaestionem. Et 
quarto ponit argumenti solutionem. Secunda ibi: Si enim Deus genuit Deum etc. Tertia ibi: Ad 
quod respondentes etc. Quarta ibi: Nunc ad praemissam quaestionem. Istarum tertia pars 
dividitur in tres partes, quia primo ponit Magister suam responsionem. Secundo, contra 
responsionem adducit quorundam garrulorum obiectionem et respondet ad eam. Et tertio tollit 
circa istam materiam quorundam errorem. Secunda ibi: Sed adhuc opponunt. Tertia ibi: Quidam 
tamen veritatis adversarii. Hic quaero hanc quaestionem. 

 

Quaestio I 

An Generatio proprie dicta reperiatur in Divinis? 

Generatio quidem proprie dicta in Divinis reperitur, quae si active sumatur, Patri dumtaxat 
ascribitur. Verum, cum loquendi modus obtinuerit, ut Deum gignere catholice, asseveremus; 
Deum tamen non generare, seu alium genuisse Deum, simpliciter negatur. 

UTRUM GENERATIO proprie dicta sit in divinis? Et videtur quod non, quia vel talis generatio 
esset finita, vel infinita. Non infinita, quia infinitum nullum habet terminum, et per consequens 
generatione infinita nihil constituetur in esse. Nec po[113]test esse finite, quia omne, quod 
proprie in Deo reperitur, est infinitum. CONTRA unumquodque est tunc perfectum, quando 
potest generare alterum tale, quale ipsum est, ut dicitur 4 Meteororum1. Sed Deus est totaliter 
perfectus, ut patet 5 Metaphysicae2 ergo etc. Hic sunt quattuor videnda. Primo id, quod quaestio 
quaerit. Secundo, utrum generatio sit in qualibet divina persona. Tertio, propter dicta Magistri 

																																																								
1 Tex. c. 19 
2 Tex. c. 21 



in hac distinctione videndum est, utrum haec sit vera, Deus generat. Quarto, utrum haec sit vera, 
Deus genuit alium Deum. 

QUANTUM ad primum, utrum generatio proprie dicta sit in divinis, dicendum quod, sicut 
superius patuit, realem in divinis personarum distinctionem necessaria ratione probare non 
possumus, ipsa tamen per fidem praesupposita possumus in divinis probare veram 
generationem. Quia, ubicunque a producente natura communicator per modum naturae, ibi est 
vera generatio. Sed, ut infra declarabitur, in divinis communicatur producto a producente natura 
per modum naturae, ergo etc. Maior patet 2. Physicorum, ubi dicitur quod generatio est via in 
naturam, et Damascenus dicit quod generatio est opus naturae. SED GRATIA exercitii volo 
instare contra illam conclusionem fidelem, ut ex solutionibus argumentorum veritas clarius 
elucescat. Primo sic. Si in divinis esset generatio, hoc vel esset pro tanto, quod essentia 
generaretur, vel relatio, vel utrumque. Illa patet per sufficientem divisionem, quia nihil est in 
divinis, nisi essentia, vel relatio, vel constitutum ex utroque. Sed, ut probabitur infra, essentia 
non generat, nec generatur, relatio etiam nec potest esse principium actionis, nec terminus, ut 
patet 5 et 7 Physicorum3. Ergo, nec constitutum ex utroque, quia omne, quod convenit 
constituto, vel convenit ei ratione utriusque constituentium, vel ratione alterius tantum. Sed in 
proposito nec sic, nec sic, ut iam patuit, ergo etc. 2. Praeterea, ubi proprie est generatio, ibi 
genitum in aliquo eiusdem speciei assimilatur generanti. Sed Filius in nullo eiusdem speciei 
assimilatur generanti. Sed Filius in nullo eiusdem speciei assimilatur Patri, quia non in essentia 
divina, quia secundum essentiam est ibi identitas, nec secundum relationem, quia paternitas et 
filiatio differunt specie. 3. Praeterea, ubicunque est vera generatio, ibi aliquid generator. Sed in 
divinis non generatur aliquid, quia dato quod ibi sit filius, non est aliquid, sed ad aliquid. Sed 
non aliquid et nihil aequipollent, quia negatio praeposita signo particulari facit eam aequipollere 
suo contradictorio, aliquid autem et nihil sibi contradicunt. 4. Praeterea, quando aliquid 
invenitur perfectum et imperfectum in creaturis, si ut perfectum est, in Deo non reperitur, nec 
debet ibi reperiri ut imperfectum est. Sed generatio in creaturis perfecta dicitur illa, quae fit per 
commixtionem sexuum et ea, quae fit sine tali commixtione, imperfecta generatio est. Cum 
ergo prima non possit esse in divinis, ergo nec secunda. 5. Praeterea, a quocunque vere negatur 
superius, ab eodem vere negatur inferius sub illo superiori contentum, sed omnis motus et 
transmutatio vere negatur de Deo, ut patet Iacobi 1 et 8 Physicorum4 et 12 Metaphysicae5 ergo 
vere negatur de Deo generatio, cum ipsa sit species motus, ut patet in Post Praedicamentis. 6. 
Praeterea, si in divinis esset generatio, illa vel esset univoca vel aequivoca. Non aequivoca, nam 
in generatione aequivoca producens est nobilius product, quia continet ipsum virtualiter. Nec 
univoca, quia in productione univoca principia constitutiva producentis et producti sunt unius 
speciei, sed paternitas et filiatio, quibus constituuntur Pater et Filius, differunt specie. 7. 
Praeterea, in omni vera generatione genitum differt a generante, sed in divinis Filius non differt 
a Patre, ut probabitur, ergo etc. Maior patet per Philosophum 2 De anima, ubi ait quod nihil 
generat seipsum [114a]* sed salvat. Et Augustinus I De Trinitate6 vult quod nihil sit absurdius 
quam quod aliquid seipsum producat ut sit. Minor potest probari sic. Quicquid est in persona 
divina non potest differre ab ea, sed Filius est in Patre et Pater in Filio, iuxta illud, quod ait Dei 
Filius ad Philippum: Nescis, quia ego in Patre et Pater in me est.7 8. Praeterea, id, quod reperitur 
in creaturis inferioribus, et non in superioribus, non potest formaliter in Deo reperiri. Quia, cum 
creaturae superiores sint Deo similiores, quam creaturae inferiores, non videtur quod aliqua 
perfectio formalis reperiatur in Deo, quae sic conveniat inferioribus, quod deficiat superioribus. 

																																																								
3 Tex. c. 10 et c. 17 
4 Tex. c. 77 
5 Tex. c. 35 et 36 
6 Cap. 1 tom. 3 
7 Ioan. 14 



Sed generatio reperitur in corporalibus et non in spiritualibus, ergo etc. 9. Praeterea, si in divinis 
esset vera generatio, ipsum genitum esset compositum. Consequens est falsum, quia secundum 
Beatum Augustinum, quaelibet persona divina est aeque simplex sicut divina essentia. Probo 
consequentiam, quia in omni genito oportet dare aliquid in quo genitum conveniat cum 
generante. Quia omne principiatum in aliquo assimiliatur suo principio et oportet dare aliquid, 
in quo genitum differt a generante, cum nihil generet seipsum, sed in quocunque datur aliquid, 
et aliquid illud non est simplex, sed compositum. 10. Praeterea, omne quod sic se habet, quod 
quicquid habet ab alio habet, hoc secundum se consideratum nihil habet. Quia secundum 
Avicennam quando aliqua res habet aliquid tantum ab altero, illi rei secundum se considerat 
attribuitur oppositum illius. Eo enim ipso, quod aer lumen non habet a se, sed a sole, ideo aer 
secundum se consideratus caret lumine. Sed, si in divinis esset vera generatio, quicquid haberet 
genitum, hoc haberet a generante, ergo tale genitum secundum se consideratum tenderet in 
nihilum et per consequens esset creatura, quod erat error Arrii. 11. Praeterea, ubicunque est 
vera generatio, ibi auctoritas principii reperitur in generante et non in genito, et sic aliqua 
perfectio esset in Patre, quae non esset in Filio, si in divinis esset vera generatio. 12. Praeterea, 
opposita apta nata sunt fieri circa idem, generatio et corruptio sunt opposita, ergo, si in divinis 
esset generatio, ibidem etiam esset corruptio. Et confirmatur, quia secundum Philosophum 
primo Priorum, si aliqua duo dicuntur de quolibet, et similiter alia duo dicuntur de quolibet, si 
unum unius combinationis convertitur cum uno alterius combinationis, similiter alia duo 
convertentur inter se. Exempla ibidem posita sunt, corruptibile et incorruptibile, genitum et 
ingenitum. Sed omne ingenitum est incorruptibile, ergo omne genitum erit corruptibile, et 
econverso. Item I Caeli et mundi dicitur quod ingenitum et incorruptibile convertuntur cum 
aeterno, ergo nullum genitum erit aeternum. Item 7 Metaphysicae8 probatur quod non generatur 
nisi compositum. SED ILLA non concludunt. Ergo ad primum dicendum quod, sicut secundum 
Philosophum 7 Metaphysicae nec materia generatur per se, nec forma sed compositum ex 
utroque. Sic in divinis nec essentia generatur, nec relation, sed constitutum ex utroque. Ad 
probationem dicendum quod, licet illud, quod convenit constituto, conveniat ei ratione alterius 
constituentis, non tamen oportet quod eo modo, quo convenit constituto, conveniat constituent. 
Quia, quod convenit constituto in ratione quod, convenit constituenti in ratione quo, et sic est 
in proposito. Quia, sicut Pater est illud quod generat, et essentia divina est principium quo 
generat, sic Filius est suppositum quod generator, et essentia est illud, quo filius generatur, cum 
ipsa essentia sit formalis terminus generationis. Ad secundum dicendum quod large loquendo, 
unitas sive convenientia in substantia dicitur similitudo, proprie tamen loquendo debet dici 
identitas, ut patet 5 Metaphysicae.9 Ad tertium dicendum quod F ratione essentiae, quae est sibi 
principium, quo generatur, est aliquid, cum essentia sit res absoluta. Ad quartum dicendum 
quod,*[114b] quamvis loquendo de generatione corporali, illa dicatur perfectior, quae fit per 
commixtionem sexuum etc. Hoc tamen locum non habet loquendo de generatione spirituali, 
quia corporalium ad spiritualia quasi nulla est comparatio. Ad quintum dicendum quod motus 
non est quid superius respectu generationis in divinis. De ratione enim generationis solum est, 
quod per ipsam genitum capiat ab alio esse naturae per modum naturae, quod autem hoc fiat 
per motum, vel mutationem, hoc non est de ratione generationis, ut generatio est, sed ratione 
imperfectionis annexae, puta ut generatio creaturae est. Ad sextum dicendum quod, proprie 
loquendo, generatio in divinis nec est aequivoca, nec simpliciter univocal, sed large potest 
utroque modo dici. Ad septimum dicendum quod ratione divinae essentiae, quae una existens 
communis est tribus personis, una persona dicitur esse in alia, et ratione eiusdem essentiae una 
persona est idem realiter cum alia, sed ratione relationum solum differunt. Ad octavum 
dicendum quod in creaturis superioribus, puta intellectualibus, bene est aliquid ad modum 
generationis, quia in eis gignitur verbum intellectuale et producitur amor, secundum hoc etiam 
																																																								
8 Tex. c. 27 
9 Tex. c. 16 



in eis reperitur imago trinitatis. Ad nonum dicendum quod consequentia est falsa. Ad 
probationem dicendum quod, licet demus aliquid, in quo genitum in divinis convenit cum 
generante, non tamen damus aliquid in quo differat, sed solum ad aliquid, sive relativum, quod 
nullam penitus facit compositionem cum illo aliquid, puta cum essentia. Ad decimum dicendum 
quod illa ratio unum falsum praesupponit, scilicet quod Filius possit considerari secundum se, 
nam eo ipso quod Filius omne quod habet ab alio habet, ideo nullo modo Filius potest 
considerari secundum se. Exemplum etiam non est ad propositum, quia aer potest considerari 
secundum se sine lumine, sed Filius non potest considerari sine eo, quod habet a Patre. Ad 
auctoritatem Avicennae dicendum quod verum est de tali producto, quod producitur a 
producente natura distincto ab eo. Ad undecimum dicendum quod auctoritas in Patre dicit 
relationem principii, relatio autem proprie non dicit perfectionem, licet dicat modum habendi 
perfectionem, eadem enim est perfectio in Patre et Filio, licet alio modo sit in Patre quam in 
Filio. FORTE DICES, saltem Filius non erit aequalis Patri, si non habet talem auctoritatem. 
RESPONDEO cum Beato Augustino quod secundum relationem non dicitur aliquid aequale 
vel inaequale, sed secundum quantitatem, ergo Filius est aequalis Patri cum habeat eandem 
magnitudinem, scilicet eandem potentia cum Patre, licet non habeat praedictam relationem 
principii. Ad duodecimum dicendum quod corruptio non opponitur omni generationi; sed solum 
generationi, quae fundatur in materia habente privationem annexam, et quae subiecta est 
contrariae transmutationi. Et illo modo loquitur Philosophus de generatione in istis 
confirmationibus. 

QUANTUM AD SECUNDUM principale, utrum generatio sit in qualibet persona divina, 
dicendum quod generatio in divinis sumitur, vel active, vel passive. Si active, tunc est in Patre, 
quia illud, quod sine motu et transmutatione vere generat active, habet in se generationem 
activam. Pater est huiusmodi, ergo etc. Et eadem ratione sive consimili probatur, quod Filius 
habet in se generationem passivam, quia id, quod vere generatur, habet in se generationem 
passivam etc. Sed in Spiritu Sancto proprie non est generatio, quia si in eo esset generatio illa 
vel esset active, vel passiva.  Non activa, cum non sit generans, nec passiva cum non sit genitus. 
SED CONTRA iam dicta videntur esse duae opiniones. Quaedam antiqua, quae negat 
generationem passivam in divinis. Et alia moderna, quae dicit, [115a] * tam generationem 
activam quam passivam esse in Filio divinis. MOTIVA PRIMAE opinionis sunt haec. Illud, 
quod secundum suam rationem formalem dicit imperfectionem, non debet poni in divinis, sed 
generatio passio dicit imperfectionem, quia 3 Physicorum et 2 De generatione et 9 
Metaphysicae pati reducitur in materiam, agere vero in formam, cum igitur generatio passiva 
sit quoddam pati de praedicamento passionis, ergo etc. 2. Praeterea, secundum Augustinum, 
Boethium et alios Doctores Sanctos, in divinis non sunt nisi duo praedicamenta, scilicet 
substantia et relatio. Sed generatio passio nec est substantia, nec relatio, cum sit de 
praedicamento passionis, ergo etc. 3. Praeterea, omne passivum dependet ab activo, a quo 
indigent ut in actum reducatur. Sed in divinis nulla est dependentia, ergo etc. SED ILLUD non 
valet, quia principium distinctivum, quo una persona divina ab alia distinguitur, necessario 
habet esse in ea, quam facit esse distinctam. Sed Filius per generationem passivam distinguitur 
a Patre, ergo etc. Maior patet, quia oportet principium distinctivum esse in eo, quod distinguit. 
Minor nota est per Damascenus qui ait: Omnia in divinis sunt idem, praeter ingenerationem, 
generationem et processionem. Et loquitur ibi de generatione qua Filius in esse personali 
constituitur, quae non potest esse active, cum Filius non generet, ergo passiva. AD PRIMUM 
dicendum quod minor est falsa, quia non minoris perfectionis est generatio passiva in Filio, 
quam generatio activa in Patre quia, sicut generare est proprietas Patris, sic generari est 
proprietas Filii. Ad probationem dicendum quod quamvis pati cum motu, et transmutatione 
dicat imperfectionem, generatio tamen passio, cum in divinis dicat simplicem emanationem 
sine motu et transmutatione, nullam penitus implicat imperfectionem. Ad secundum dicendum, 



quod sicut in divinis quantitas et qualitas transeunt in substantiam, sic actio et passio transeunt 
in relationem, sive in modum relativum, maxime cum etiam in creaturis necessario 
circumcernant respectum. Quia non dicunt entitatem simpliciter absolutam, sed dicunt 
absolutum sub respectu, a quo respectu, nec in esse, nec in intelligi poterunt separari. Ad tertium 
dicendum quod verum est de passivo, quod recipit esse post non esse, et quod prius fuit in 
potentia ad esse, quam haberet esse, tale autem passivum non reperitur in divinis, cum Filius 
sit coaeternus Patri. MOTIVA AUTEM illorum, qui dicunt tam generationem activam, quam 
passivam, esse in Dei Filio, videntur esse ista. Quia actio et passio sunt in patiente, ut patet in 
sex principiis, sed generatio activa et passiva se habent per modum actionis et passionis, et 
Filius habet in se generationem passivam, ergo activam. 2. Praeterea, actio, qua aliquid in esse 
producitur, transit in productum, quia, si maneret in producente nihil constitueret differens a 
producente. Sed generatione activa Pater producit Filium, ergo etc. 3. Praeterea, opposita non 
possunt esse simul in eodem, sed ingeneratio est in Patre et est Patris proprietas, ergo non erit 
in eo generatio, et per consequens est in solo Filio. 4. Praeterea, motus non inest nisi in eo, quod 
movetur, ut patet 3 Physicorum10, ergo a simili generatio non est nisi in eo, quod generatur. 
SED NEC ILLUD valet, quia quamvis generatio, ut dicit motum vel mutationem, tantummodo 
sit in genito, tamen ut dicit relationem necessario ponit aliquid in utroque extremorum, quia 
philosophus 5 Metaphysicae11 dicit, relationem modo numeri et modo potentiae ponere aliquid 
realiter in utroque extremorum. Sed relatio inter generans et genitum est relatio modo potentiae, 
ut ibidem patet. Cum ergo generatio in divinis nec motum nec mutationem dicat, sed dicat 
formaliter relationem sumptam modo potentiae, oportet nos concedere quod dicat aliquid reale 
existens in utroque suorum extremorum, scilicet in Patre et Filio. AD PRIMUM igitur dicendum 
quod actio et [115b]* passio sunt in patiente, prout fundantur in motu et sic non sunt in divinis. 
Ad secundum dicendum quod, quamvis actio transeat et attingat constitutum, non tamen oportet 
quod transeat in constitutum sub modo actionis, sed sub modo passionis, et ideo generatio ut 
passiva est in Filio, si enim actio transit in constitutum, hoc solum est, quia fundatur in motu. 
Ad tertium dicendum, cum ingeneratio nihil aliud dicat, quam esse ingenitum, sive non 
productum, non opponitur generationi active sed generationi passive, et ideo non potest esse 
simul in eodem supposito cum generatione passiva. Ad quartum dicendum quod similitudo illa 
currit de generatione, quae est motus, vel mutatio, non autem de ea, quae est relatio, sive etiam 
simplex emanatio. QUANTUM AD TERTIUM principale, utrum haec sit vera, Deus non 
generat, dicendum quod usus quandoque in talibus propositionibus praescribit contra artem, 
quamvis enim secundum artem propositio indefinita, sive affirmative, sive negative sumatur, 
aequipolleat semper propositioni particulari. Tamen usus quandoque tenet cum arte, quoad 
affirmativas, non autem quantum ad negativas, quia negativa indifinita secundum usum 
quandoque aequipollet universali negative, verbi gratia, dicendo sic, homo fecit turrim 
Babyloniae, haec secundum artem et usum aequipollet particulari. Sed dicendo sic, homo non 
fecit caelum, haec secundum usum aequipollet universali, id est nullus homo fecit caelum. Illa 
videtur esse causa, quare illa absolute ab omnibus conceditur, Deus generat. Sed illa a multis 
simpliciter negatur, Deus non generat. UNDE DOCTOR communis dicit eam esse falsam, quia 
hoc nomen Deus supponit pro natura, nisi aliquid sibi addatur, quod ipsum faciat stare pro 
persona determinata, ut cum dicitur, Deus generat, tunc intelligitur pro Patre. Sed cum dicitur, 
Deus non generat, nihil additur, quod ipsum facit stare pro Filio, ideo intelligitur quod generare 
repugnet simpliciter naturae divinae. SED ILLUD NON videtur bene dictum, quia, 
quandocunque una contradictoriarum est falsa, oportet reliquam est veram, et hoc dico 
secundum artem, nisi usus loquendi in oppositum videatur. Sed haec, Deus non generat, 
contradicit huic, omnis Deus generat, et haec est falsa, scilicet, omnis Deus generat, quia Filius 
non generat, qui tamen est Deus, ergo prima erit vera. 2. Praeterea, antecedente existente vero, 
																																																								
10 Tex. c. 19 
11 Tex. c. 20 



necesse est consequens esse verum. Sed haec, Deus non distinguitur realiter a Deo, est vera, et 
est antecedens ad illam, Deus non generat Deum, ergo et * illa erit vera. Minor patet, quia 
impossibile est aliquid esse genitum ab aliquo, nisi ipsum sit distinctum ab eo, cum nihil possit 
seipsum generare, ergo a destructione consequentis etc. 3. Praeterea, illa propositio, Deus non 
generat, habet duas causas veritatis, quia verificatur pro Filio et Spiritu Sancto, ergo est 
manifeste et simpliciter vera. Et istam puto bene concludere secundum artem, sed, ubi usus 
loquendi sanctorum aliud introduceret, nihil talium concludere reputarem. QUANTUM ad 
quartum principale, utrum haec sit vera, Deus genuit alium Deum, dico cum Magistro in littera 
quod haec est neganda, Deus genuit alium Deum; quia li ‘alium’, cum sit relativum diversitatis, 
cuicunque termino adiungitur, in illo notat distinctionem et diversitatem. Sed hic terminus Deus 
non potest esse diversis; quia tunc essent plures Dii, ergo etc. QUIDAM distinguunt dicentes 
quod li ‘alius’ potest teneri adiective, vel substantive. Si adiective, tunc propositio, Deus genuit 
alium Deum, est falsa. Si substantive, tunc poterit esse vera, quia potest appositive construi, 
puta Deus genuit alium Deum, id est genuit alium, qui est Deus. SED ILLUD dictum dupliciter 
deficit. Primo, quia adiectivum non [116a] * potest substantivari quando actu est adiunctum 
suo substantivo, quamvis absolute positum substantivari possit, verbi gratia dicendo sic, Ego 
dabo tibi aliud, li ‘aliud’ est neutrum substantivum et tenetur substantive, cum non sit 
coniunctum actualiter alicui alteri substantive. Sed dicendo sic, Ego dabo tibi aliud lignum, li 
‘aliud’ necessario tenebitur adiective, cum sit actu coniunctum suo substantive. Sic, cum 
dicitur, Deus genuit alium Deum, li‘alium’ est actu coniunctum suo substantivo, ergo necessario 
tenetur adiective. Vana ergo erit distinctio, quam isti ponunt. Secundo non valet illud, quod 
dicunt de illa constructione appositiva, quia, si propter hoc velles illam dicere veram, Deus 
genuit alium Deum, quia haec est vera, Deus genuit alium, qui est Deus, tunc aequali ratione 
illa erit vera, Deus Pater est Deus Filius, quia haec est vera, Deus Pater est Deus, qui est Deus 
Filius. Cum ergo illa appositio non valet ad hoc, quod haec sit vera, Deus Pater est Deus Filius, 
ergo nec illa apposito faciet, quod illa sit vera, Deus genuit alium Deum. SED CONTRA istam 
conclusionem posset argui sic. Haec est vera, Deus genuit Deum, vel ergo genuit se Deum, vel 
alium Deum, non se, quia Augustinus primo De Trinitate dicit quod est impossibile, ergo genuit 
alium Deum. 2. Praeterea, generatio est quasi nota personalis distinctionis. Sed Deus genuit 
alium Deum in persona. 3. Praeterea, cum dicitur, Deus genuit Deum, li ‘Deus’ non stat pro 
essentia, sed pro persona, quia essentia non generat, nec generatur. Cum ergo in personis divinis 
sit alietas, ergo videtur quod Deus genuerit alium Deum. SED ISTA non concludunt. Ad 
primum igitur Magister respondet in littera, quod nec genuit se Deum, nec alium. Non se, 
propter distinctionem necessario requisitam inter gignens et genitum. Nec alium Deum, propter 
unitatem divinae naturae, quae principaliter intelligitur in hoc termino Deus. SED FORTE 
dicens quod Augustinus videtur concedere quod genuit se12, quia Augustinus ad Maximinum 
dicit quod Pater genuit de se alterum se. Et 15 De Trinitate ait13, Pater tanquam seipsum dicens, 
verbum genuit, non enim se integre, perfecteque dixisset, si amplius vel minus esset in verbo, 
quam in seipso. Et super Ioan. ait, quod Pater mittens Filium se alterum misit. SED ILLA verba 
solvunt seipsa, quia Augustinus non dicit absolute se, sed dicit alterum se, ut per hoc ostenderet 
gignens et genitum in divinis cum essentiae unitate, personalem habere distinctionem. Ad aliud 
dicendum quod, licet generatio det intelligi personam, tamen de natura istius dictionis alius est, 
quod cuicunque termino iungitur, sive sit essentialis, sive personalis, sive notionalis, illius 
termini innuit diversitatem. Et quia hoc nomen Deus est terminus essentialis, ideo illa propositio 
non potest esse vera. Et per idem patet ad tertium. AD ARGUMENTUM principale dicendum, 
quod illa generatio est infinita. Ad probationem dicendum quod bene concludit de infinito 
successive, non autem de infinito virtualiter, tali enim infinito non repugnat habere terminum 
infinitum, licet ipsum non possit habere terminum finitum, sed terminus illius divinae 
																																																								
12 Epist. 66 tom. 2 
13 Cap. 14 tom. 3 



generationis est infinitus, puta Filius Dei, qui est terminus totalis illius generationis, ac etiam 
terminus eius formalis, qui est essentia divina. [116b] * 

 

	


