
Quaestio II 

An Pater necessitate seu voluntate filium genuerit? 

Veritas est quod Pater necessitate quidem tum formalis exigentiae, tum immutabilitatis Filium 
genuerit. Unde, cum id sine summa complacentia fieri non possit, voluntate quoque eundem 
genuisse comprobatur. 

UTRUM PATER genuerit Filium necessitate vel voluntate. Et videtur quod necessitate, quia 
illud Pater producit necessitate, quod non potest non producere, sed Pater non potest Filium non 
producere. Maior patet ex 2 Perihermenias, ubi in quarto ordine modalium non possibile non 
esse, convertitur cum necesse esse. Minorem declare, quia, si posset ipsum non producere, tunc 
contingenter produceret ipsum. Nam possibile non esse, et contingens esse aequipollent in 
secundo ordine modalium. Sed nullum contingenter productum ex vi suae productionis est 
formaliter necesse esse, nec per consequens potest esse Deus, ergo, si Pater posset Filium non 
producere, Filius non esset Deus. Ex quo patet quod illa est falsa. Pater potest Filium non 
producere, et per consequens eius contradictoria erit vera, scilicet ista, Pater non potest Filium 
non producer, quia prima est in secundo Angulo modalium, et alia in quarto, quae semper 
contradicunt. CONTRA, delectabilissima operatio non potest esse sine actu voluntatis. Sed 
generare divinum est delectabilissima operatio, ergo etc. Maior patet, quia nulla potest esse 
delectatio absque complacentia voluntatis. Minorem probo, quia operatio perfectissima est 
delectabilissima, ut patet 1 et 10 Ethicorum sed generare divinum est operatio perfectissima. 
Nam actus et operationes cum specificentur ex terminis, tanto quaelibet operatio est perfectior, 
quanto terminus per ipsa pro-[130a]-ductus 

[130] 

est perfectior, sed Filius, qui est terminus divinae generationis, est infinitae perfectionis. Hic 
quattuor breviter faciam. Primo, ad declarationem terminorum ponam duas distinctiones. 
Secundo, ostendam quomodo Pater necessitate dicitur generare Filium. Tertio, quomodo 
voluntate. Quarto, adducam aliqua contra me et respondebo ad ea. 

QUANTUM ad primum, primo distinguam de necessitate, secundo de voluntate. Necessarium 
enim multis modis dicitur, ut patet 5 Metaphysicae1. Tamen, quia praesens quaestio videtur 
quaerere de necessitate per respectum ad causam, sive ad principium, ideo ceteris modis 
praetermissis, est sciendum, quod secundum 4 Causarum genera quadrupliciter per relationem 
ad principium, sive causam, aliqua dicuntur necessaria, et secundum hoc erunt modi 
necessitatis. Primus respectu causae materialis, et haec necessitas dicitur indigentiae, puta illud 
habet materiam partem sui, sive in isto est aliquid ad modum materiae, puta potentia passiva, 
ideo necessario indiget conservante, quia sibi de relictum necessario destruetur. Secundus 
modus respectu causae formalis, et haec necessitas dicitur exigentiae, puta ignis est necessario 
calidus, quia natura sua hoc exigit. Tertius attribuitur causae efficient, et hoc dupliciter. Quia, 
vel tale agens huiusmodi necessitate consequitur ex principio sibi intrinsece inexistente, et haec 
potest dici necessitas immutabilitatis, sicut ignis quantum est ex parte sui immutabiliter 
calefacit, quamvis per accidens posset impediri, puta si deficeret sibi materia; vel tale agens 
consequitur huiusmodi necessitatem a principio extrinseco, nullam sibi virtutem intrinsece 
conferente, et haec dicitur necessitas coactionis, puta lapis aerem necessario movet, quia a 
proiiciente impellitur violenter. Quartus, respectu causae finalis, et haec dicitur necessitas 

																																																								
1 tex. c. 6 



conditionis, sive conditionata, puta si talem finem vis consequi, necesse est te talibus mediis 
uti. Voluntas etiam, ut ad praesens spectat, dupliciter potest sumi. Uno modo pro potentia 
volitiva, sive principio volitivo, alio modo pro actu perfecto ipsius voluntatis, sive principia 
volitivi, modo, quo dicitur in Ethicis2, quod voluntas est ipsius finis, electio eorum, quae sunt 
ad finem. 

 HIS PRAEMISSIS, quoad secundum principale, scilicet quomodo Pater dicitur Filium 
necessitate generare, dico quod primus modus necessitatis in Deo nullo modo potest poni, quia, 
cum ipse sit purus actus, in ipso nec erit materia, nec aliquid material, et per consequens nihil 
proveniens ex necessitate materiae in ipso locum habet. Nec quartus modus proprie in Deo 
potest poni, quia Deus, cum omnino sit in seipso sibi sufficiens et omnem habeat perfectionem, 
ipse non agit propter aliquem finem consequendum, tamen, quia bene agit Deus propter 
bonitatem suam communicandam, aliquo modo necessitas quarto modo dicta, cum sit 
conditionata, potest Deo convenire, puta, si Deus vult suam bonitatem communicare homini, 
necesse est ut hominem producat, quia ei quod omnino nihil est, nihil communicari potest. 
Secunda particula tertii modi penitus a Deo debet excludi, quia, cum sit omnipotens, a nullo 
extrinseco violentari potest. Quaestio igitur praesens, his praedictis exclusis, supra secundo 
modo necessitatis et supra prima particula tertii modi vertetur. Ideo dico quod, loquendo de 
secundo modo necessitatis, tunc generatio Filii est necessario in divinis, quia natura divina, 
quae est forma purissima, sive purus actus, hoc necessario exigit, quod in tribus subsistat 
personis. Sed trinitas in divinis esse non potest, nisi Pater generet Filium et uterque producat 
Spiritum Sanctum, ergo de necessitate naturalis, sive formalis exigentiae Filius in divinis a Patre 
generatur. Loquendo etiam de prima particula ipsius tertii modi, Pater necessario generat 
Filium, quia immutabiliter determinatur ad gene-[130b]-rationem Filii per suam naturalem 
proprietatem. Unde hos duos modos necessitatis videtur in divinis approbare Richardus 6 De 
trinitate 3sic dicens. Nihil itaque ibi est, scilicet in divinis iuxta donum largientis gratiae, sed 
totum iuxta proprietatem exigentis naturae, et hoc quantum ad primum modum necessitatis, 
quem posui esse in divinis. Et subdit immediate Richardus dicens. Sicut enim innascibili 
naturale est ab alio non procedere, sic sane ei naturale est de se procedentem habere. Cum 
igitur secundum Philosophum 5 Metaphysicae4. potissimus modus necessitatis sit in eo, quod 
impossibile est aliter se habere, igitur, cum ille modus in utroque iam dicto modo in divinis 
implicetur, videtur mihi, salvo semper meliori iudicio, quod possit sane concedi haec 
propositio, Pater generat Filium necessitate. 

 QUANTUM AD TERTIUM principale scilicet, quomodo Pater dicitur Filium voluntate 
generare. Dico ex secunda distinctione quod, si voluntas sumitur pro potentia productiva eius, 
quod per modum voluntatis procedit, tunc Pater non generat Filium voluntate, quia illa persona 
divina, quae non est amor, vel non procedit per modum amoris, non producitur hoc modo 
voluntate, Filius non procedit per modum amoris, sed per modum verbi intellectualis, ergo etc. 
2. Praeterea, prima persona producta non potest procedere, nisi per modum primae potentiae. 
Sed secundum nostrum modum intelligendi, intellectus est prior potential, quam voluntas, et 
Filius est prima persona producta, ergo etc. ISTAM AUTEM primam conclusionem probant 
quidam5, sed medio impertinenti, dicentes quod eorum tantummodo voluntas est principium, 
quae possunt esse et non esse, et quae possunt aliter se habere, sed generatio Filii non potest 
aliter se habere. SED ILLA ratio est contra seipsos, quia ipsimet ponunt quod voluntas est 
principium productionis Spiritus Sancti, et tamen productio Spiritus Sancti non potest non esse, 
																																																								
2 Libro 3 Ethicorum, cap. 5 
3 cap. 1 
4 tex. c.6 
5 Tho. Per.I.q.41.ar.2 



et non minus est immutabilis, quam Filii generatio. SI AUTEM voluntas sumitur secundo 
modo, puta pro actu perfecto voluntatis, sic concurrit ad generationem Filii, quia illa 
nobilissima generatio esse non potest sine perfectissima complacentia, constat autem quod talis 
perfecta complacentia est proprie actus voluntatis et maxime respectu summi boni. Et illo modo 
posset intelligi verbum Richardi 6 De trinitate cum ait:6 Ingenitum velle de se habere 
conformem atque condignum, idem videtur mihi, quod gignere. 2. Praeterea, verbum perfectum 
produci non potest sine amore, quia secundum Augustinum7 verbum est notitia cum amore. 
Cum ergo verbi productio sit verbi generatio, et amor sit actus voluntatis etc. Isto etiam modo 
verificatur dictum evangelicum, quo Pater Filium protestatur dicens8. Hic est Filius meus 
dilectus, in quo mihi bene complacui, ipsum audite. Et iuxta hunc sensum vult Augustinus 15 
De Trinitate9 quod sicut Deus natura est Deus, et tamen cumplacet sibi in eo, quod est Deus, 
sic Pater Filium natura genuit, et tamen in sui generatione sibi complacuit. SED CONTRA 
illam primam conclusionem posset argui quod divina voluntas habeat rationem principii in 
generatione Filii. Quia, si actio naturae praecederet in divinis actionem voluntatis, ratio 
libertatis totaliter tolleretur, quia, cum natura sit determinata ad unum, si natura praeveniret 
voluntatem, ipsa determinata movebit voluntatem ad unum tantum. Nihil igitur libere a Deo 
posset procedere, si ipsa generatio, quae est prima Dei actio, esset naturalis voluntas, igitur erit 
eius principium, alias nullam creaturam Deus posset libere producere, quod est erroneum. 2. 
Praeterea, Beatus Augustinus 10exponens illud: Ipse dixit et facta sunt, ait sic, id est verbum 
genuit, in quo erat, ut fieret. Ex quo dicto vult Augustinus quod verbum sit ratio producendi 
creaturas. Si ergo ver-[131a]-bum 

[131] 

a Patre naturaliter procedure, et non per imperium voluntatis, omnis creatura a Deo procederet 
necessario. 3. Praeterea, Hilarius dicit: Si quis nolente Patre natum dicit Filium, Anathema sit, 
ergo Pater genuit volens. 4. Item idem Hylarius ait quod non naturali ductus necessitate Pater 
genuit Filium. 5. Item Dionysius in De divinis nominibus ait: Divinus amor non permisit ipsum 
esse sine germine, igitur Pater genuit volens. SED ILLA non concludunt. Quia, sicut ait 
Augustinus 6 De trinitate11, Filius Dei procedit a Patre naturaliter, sicut splendor ab igne. 2. 
Praeterea, si voluntas esset principium generationis Filii, vel hoc esset voluntas accedens, vel 
antecedens, vel coaeva. Non primo modo, quia ille fuit error Eunomii, qui, ut ait Augustinus 15 
De trinitate 12, dixit Filium esse Filium voluntatis, voluntate accedente. Contra quem errorem 
ibidem disputans Augustinus ait quod Deus esset mutabilis, quia aliqua voluntas sibi de novo 
adveniret. Nec secundo modo, quia quae voluntate antecedente a Deo procedunt creata sunt, et 
sic esset error Arrii, qui Filium asseruit esse creaturam. Nec tertio modo, quia ut sic sequeretur 
error Sabellii, qui confusionem posuit personarum. Nam voluntas Deo coaeva quantum ad 
emanationem, quae est ad intra, est adaequata per productionem Spiritus Sancti. Si enim non 
adaequaret huiusmodi productio suum principium, tunc non esset omnino perfecta, quia ipsum 
principium eam excedens posset aliquid perfectius producere, sed a principio adaequato alicui 
producto non potest aliquid procedere differens a tali producto. Si igitur Filius generetur a Patre 
per voluntatem coaevam, ipse a Spiritu Sancto esset penitus indistinctus. FORTE HIC dicetur 
quod, si Spiritus Sanctus procedit per modum voluntatis, et non Filius, tunc nobilior esset 

																																																								
6 Cap. 17 
7 9. De trinit. c.10, to.3 
8 Math.17.; Luc.9. 
9 Cap. 20 tom.3 
10 Psal.14; Psal.3; super Gen. ad lit. li. 1. c. 2. to.3 
11 cap.1, tom.3 
12 cap.20, tom.3 



processio Spiritus Sancti, quam Filii, quia processio, cuius principium est voluntas, est libera, 
liberum autem est nobilius non libero. ITEM ID QUOD procedit per modum artis videtur esse 
voluntarium. Ista patet dupliciter. Primo, quia quod procedit per modum artis non potest 
procedere per modum naturae, cum ars et natura sint principia condistincta, ut patet 6 
Ethicorum13. igitur procedet voluntarie. Secundo, quia voluntas est principium artificialium, ut 
patet 3 De anima 14et 6 Ethicorum, sed Filius procedit per modum artis, cum ipse sit ars 
omnipotentis Dei, plena rationibus omnium viventium, ut ait Augustinus in libro 6 De trinitate15. 
ITEM GENERATIO Filii vel est volita a Patre, vel non est volita. Si est volita, tunc et genitum 
erit volitum, et per consequens voluntas erit principium ipsius Filii, quia omne quod procedit 
ut volitum illius voluntas est principium. Si autem non est volita, tunc non esset deliciosa, sed 
poenosa, et hoc dicere videtur esse Anathema, ut patet per Hilarium in libro de Sinodis, igitur 
ab his desistamus. ISTAE AUTEM INSTANTIAE non infringunt praedictam rationem. Ad 
primum igitur dico quod, sicut Spiritus Sancti processio sic est libera, quod non est contingens 
ad utrumlibet, sed immutabilis et determinatissima, sic Flii generatio, sic est naturalis et 
necessaria, quod tamen est liberrimma, non tamen libertate contradictionis, sed libertate 
perfectissimae complacentiae, quae est multo maior libertas et nobilior, [131b] * quam ea quae 
est contradictionis. Ad secundum dicendum quod aliquod procedere potest per modum artis 
dupliciter. Uno modo, quia ars est eius principium, alio modo, quia ipsum est ars procedens, 
modo quo dicitur creatura salis, id est creatura quae est sal. Primo modo, procedens per modum 
artis est ipsum artificiatum et omne tale sic est volitum, quod etiam voluntas est suum 
principium. Secundo modo, licet obiective possit dici volitum, non tamen productive, ita quod 
voluntas sit suae productionis principium. Sed Filius secundo modo procedit per modum artis, 
ipse vero creaturae primo modo. Ad primam probationem maioris dicendum quod illud, quod 
procedit per modum artis secundo modo, illius natura est principium, quia naturale ingenium 
invenit artem, et cum dicitur natura et ars sunt principia condistincta, dico quod ipsa sunt 
condistincta principia ratione distinctorum suorum productorum, non tamen proprie debent dici 
condistincta principia. Illa enim proprie dicuntur condistincta principia, quorum neutrum est ex 
altero, sed, ut iam dixi, natura est principium artis.  

 Ad secundam probationem dicendum quod, quamvis voluntas sit principium ipsorum 
artificialium, non tamen proprie est ipsius artis principium, Filius autem non est artificiatum, 
sed est ipsa ars patris. Ad tertium dicendum quod generatio Filii est volita per modum obiecti 
voluntatis, et eodem modo ipse Filius genitus est voluntas, non tamen ex hoc sequitur quod sit 
per voluntatem productus, quia, si illa consequentia esset bona, tunc ipse Pater esset a voluntate 
productus, cum ipse per modum obiecti sit volitus, immo voluntas produceret seipsam, cum 
ipsa velit seipsam, est ergo in probatione consequentiae fallacia consequentis, puta est volitum, 
ergo procedit ut volitum, quia dato quod Filius procedat ut volitum obiective, non tamen 
procedit ut volitum productive, puta quod ipsa voluntas sit suae productionis principium. AD 
PRIMUM EORUM, quae adduxi contra primam conclusionem tertii articuli, dicendum quod 
natura, quae est essentialiter libera, non tollit libertatem, sed natura divina est essentialiter 
libera. Etiam potest negari prima consequentia, quia, quamvis in nobis actus naturae praecedat 
actum voluntatis, non tamen tollitur libertas a nobis. Etiam dato quod natura determinet creatam 
voluntatem respectu ultimi finis, tamen nec tollitur respectu ultimi finis libertas complacentiae, 
nec respectu eorum, quae sunt ad finem libertas contradictionis. Et similiter, nec in Deo respectu 
eorum, quae producuntur ad intra tollitur libertas complacentiae, nec respectu eorum, quae 
producuntur ad extra libertas contradictionis. Ad secundum dicendum quod Filius est ratio 
producendi creaturas, sicut ars est ratio producendi artificialia, scilicet cum proposito et 
																																																								
13 cap.4, tex.c.49 
14 cap.6 
15 c.10.to.3 



determinatione voluntatis. Ad tertium patet ex praecedentibus. Ad quartum dicendum quod 
Hylarius ibi loquitur de necessitate coactionis et violentiae, quam etiam ego a Deo penitus 
excludo. Ad quintum dicendum quod Dionysius ibi loquitur de productione creaturarum. 
ARGUMENTA POSITA principaliter ad quaestionem ambo concedo iuxta ea, quae dixi in 
distinctionibus supradictis. [132a] * 

	


