Quaestio IV
An uti proprie voluntati conveniat?

Convincitur demum, ipsum uti (cum nihil aliud sit, quam super ea, quae sunt ad finem, actu
voluntatis in ordine ad ipsum pertransire) ad solam voluntatem pertinere. Unde cum Deo uti
non deceat, necessario sequitur omnibus aliis ab eo esse utendum.

UTRUM UTI proprie conveniat voluntati? Et videtur, quod non, quia uti est aliquid in finem
referre. Sed referre proprie pertinet ad rationem, ergo etc. CONTRA Augustinum 10 De
Trinitate ait', quod usus ad solam voluntatem pertinet. Hic primo videndum est quid sic uti.
Secundo, cuius potentiae sit uti. Tertio, utrum Deo sit utendum. Et quarto, utrum omnibus citra
Deum sit utendum.

QUANTUM ad primum dico quod uti est super ea, quae sunt ad finem transire actu voluntatis
in ordine ad ipsum finem. Et notanter dico transpire, quia quamvis actu fruitionis tendamus in
ipsum finem, quem ulterius in nihil aliud referentes, ultimate in ipso quiescimus tamen, quia
nullus ordinatus amor quiescit in his, quae sunt ad finem. Ideo actus utendi, qui proprie est circa
ea, quae sunt ad finem, debet esse in transitu, sicut actus fruitionis est in quiete. Et quia aliqui
sunt perversi et inordinati amatores, quiescentes in his, quae sunt ad finem magis, quam in ipso
fine, ideo propter tales ait Augustinus 83 quaestione” quod fota perversitas est uti fruendis, et
frui utendis. FORTE DICETUR quod Apostolus in epistola ad Philomonem ait: Ita ego fe,
frater, fruar in Domino. Cum ergo frater non sit finis, sed ad finem, ergo non videtur quod
omnia, quae sunt ad finem in transitu, praedicto modo utendo, diligere debeamus, sed etiam in
ipsis quiescere possimus ipsis fruendo absque perversitate. RESPONDEO cum Augustino in
libro De Doctrina Christiana®: Cum homine in Domino frueris Deo potius, quam homine frueris.
Etiam ex ipso verbo Apostoli cum ait: Te fruar in Domino, patet quod amor suus non quievit in
fratre, sed in eo, quod est ad finem, sed transiens, fratrem ipsum referebat ad Dominum, seu ad
ipsum finem.

QUANTUM ad secundum articulum dicendum quod, proprie loquendo de uti, tunc ad solam
voluntatem spectat actus utendi, quia velle seu diligere ea, quae sunt ad finem in ordine ad
finem, est actus solius voluntatis. Sed uti, ut patet ex praecedentibus, est huiusmodi, ergo etc.
2. Praeterea, ista est intentio Augustini 10 De Trinitate ubi ait* quod usus ad solam voluntatem
pertinet. Praeterea, illius potentiae proprie est usus, cuius proprium est libere applicare res
quascunque suo debito exercitio. Sed voluntas est huiusmodi, ergo etc. 4. Praeterea, illius
potentiae est uti, cuius est abuti, quia opposita apta nata sunt fieri circa idem. Sed abusus, sive
peccatum imputatur principaliter voluntati, ergo etc. 5. Praeterea, cuius est frui, eius etiam est
uti, quia eadem potentia est respectu finis, et eorum quae sunt ad finem. Sed voluntatis est
proprium frui, ut patuit superius, ergo voluntatis proprie erit uti. SED CONTRA ista videtur
esse Victorinus, qui ait quod usus est actus a potentia frequenter elicitus. Sed quaelibet potentia
potest actum suum frequenter elicere, ergo uti videtur actus esse cuiuslibet potentiae.
DICENDUM quod Victorinus non loquitur proprie de usu, se large, secundum quem modum
dicitur in libris Topicorum. Cuius usus bonus est, ipsum quoque bonum est. [90a]* QUANTUM
ad tertium principale dicendum quod Deo non debemus uti, quia illud, quod est proprium
obiectum fruitionis, illo non est utendum. Sed Deus est proprium obiectum fruitionis, ut patet

"Cap. 11

? Quaest. 30

? Cap. 33 tom. 3
*Cap. 11



ex praecedentibus, ergo etc. 2. Praeterea, illud, quod nequaquam potest referri in maius bonum,
illo non est utendum. Sed Deus non potest referri in maius bonum, ergo etc. Maior est nota ex
praedictis, minor etiam patet, quia Deus est ultimus finis, et est omnis boni bonum, ut ait
Augustinus, in libro De Trinitate>. FORTE DICETUR, quod secundum glossam super illud
Lucae 15, Quanti mercenarii in domo etc. Recte potest serviri Deo intuitu mercedis, sed nullus
recte servit Deo, nisi diligens Deum, ergo recte potest diligi Deus propter mercedem. Et sic
Deus diligetur transeunter et in ordine ad aliud, quod est proprie uti, ut patet ex praedictis.
RESPONDEO quod, Deum diligi propter mercedem, potest dupliciter intelligi. Uno modo
propter mercedem aeternam et sic diligetur propter seipsum; quia ipse est merces et corona
sanctorum omnium, ut patet per beatum Augustinum in libro Soliloquiorum. Alio modo propter
mercedem temporalem. Primo modo procedit verbum assumptum de glossa, quia ut sic homo
non servit Deum propter alterum, sed propter seipsum. Secundo modo homo peccat mortaliter,
maxime si finaliter eius voluntas quiesceret in illa temporali mercede, quia tunc uteretur fruendo
et frueretur utendo, quod est tota perversitas.

QUANTUM ad quartum principale dicendum quod omnibus uti possumus, quae sunt
citra Deum, quia omnibus uti debemus, quibus promoveri possumus ad consecutionem ultimi
finis. Sed omnia, quae sunt citra Deum, ordinate assumpta in facultatem voluntatis nostrae,
aliquo modo nos poterunt promovere ad ultimi finis consecutionem, ergo etc. FORTE
DICETUR quod multa sunt citra Deum, quae non sunt in potestate nostra. Ideo talia non possunt
assumi in facultatem voluntatis nostrae, nec per consequens ipsis uti poterimus. 2. Praeterea,
mortali pecato nullus potest bene uti, ipsum assumendo in facultatem voluntatis. 3. Praeterea,
divitiae et prosperitates temporales non solum non promovent, immo multos impediunt a
consecutione finis, ergo ipsis non est utendum. DICENDUM quod aliquid potest venire in
facultatem voluntatis nostrae quinque modis. Primo modo, ut voluntas se habet per modum
imperantis et ordinantis. Secundo modo, per modum approbantis. Tertio, per modum
collaudantis. Quarto, per modum tolerantis. Quinto, per modum refutantis. Prima sunt bona
nostra propria. Secunda sunt proximorum nostrorum bona. Tertia sunt caelum et Angeli et
cetera similia, quae quamvis sint supra nos, tamen talia in facultatem voluntatis accipimus; cum
ex ipsis moti, creatorem eorum laudamus. Quarta sunt mala poenae. Quinta sunt mala culpae,
quae etiam cooperantur electis in bonum, secundum quod dicit glossam super iliud verbum
Apostoli®: Scimus quoniam diligentibus Deum omnia cooperantur in bonum. Et per hoc patet
ad primum et secundum argumentum. Ad tertium dicendum quod, licet divitiae et temporales
prosperitates sint malis hominibus impedimentum, eo quod talibus non utantur debite, sed
magis abutantur, tamen bonis hominibus non sunt impedimentum, sed potius adiuvamentum
virtutis, ut ait Ambrosius super Evangelium Lucae, tractans historiam de Zachaceo.

AD ARGUMENTUM principale dicendum quod non quodcunque referre dicitur usus,
sed referre cum executionis imperio. Hoc autem ad solam voluntatem pertinent, quia, ut ait
Anselmus De conceptu virginali’, Ceteris potentiis lex a creatore imposita est, ut imperio
voluntatis resistere non possint. Propter quod ait Damascenus libro 2 quod usus nihil aliud est
quam rerum pertractatio iuxta imperium voluntatis. [90b] *

> Cap. 3 tom. 3
®Rom 8
" Cap. 4



